REVISTA DE LA ESCUELA'DEFILOSOFRiA

e
i;%;

CUADERNOS FILOSéFlCOS : CUADERNOS FILOSOFICOS / SEGUNDA EPOCA

r CUADERNOSFILOSOFICOS.UNR.EDU.AR
SEGUNDA EPOCA ISSN: 2683-9024

{Puede Latinoamérica hablar de filosofia?
Reflexiones en torno al reconocimiento

Can Latin America talk about philosophy? Considerations on

recognition

PALOMA PESQUEDUA '

Resumen: El presente articulo examina el debate sobre la existencia de una filosofia propia de América
Latina, abordando la problematica de la identidad y la relevancia de una filosofia comprometida con su
realidad. Se analiza la perspectiva de autores como Leopoldo Zea y Augusto Salazar Bondy, quienes
destacan la importancia de una filosofia arraigada en la reflexion de los problemas locales, pero con
potencial para ofrecer respuestas universales. Ademas, se explora la metodologia denominada nueva
historia intelectual, influenciada por la filosofia del lenguaje de Ludwig Wittgenstein desde la perspectiva de
Quentin Skinner, que permite comprender como las ideas se interpretan en el contexto latinoamericano.
Finalmente, se examinan las reflexiones de Judith Butler y Arturo Roig sobre el reconocimiento y la
posibilidad de transformacion social, destacando la necesidad de validar y valorar las diversas identidades
y experiencias.

Palabras Clave: Filosofia Latinoamericana; Reconocimiento; Historia Intelectual; Ideas.

Abstract: This paper examines the debate concerning the existence of a distinct philosophy in Latin
America, addressing issues of identity and the relevance of a philosophy engaged with its reality. It delves
into the perspective of authors like Leopoldo Zea and Augusto Salazar Bondy, who emphasize the
relevance of a philosophy rooted in the reflection of local problems yet capable of offering universal
insights. Furthermore, it explores the methodology known as new intellectual history, influenced by Ludwig
Wittgenstein’s philosophy of language from the perspective of Quentin Skinner, which enables an
understanding of how ideas are interpreted in the Latin American context. Finally, it discusses the
considerations on recognition by Judith Butler and Arturo Roig, and the possibility of social
transformation, highlighting the importance of validating and valuing diverse identities and experiences.

Key words: Latin American Philosophy; Recognition; Intellectual History; Ideas

Como citar: Pesquedua, P. (2024). ;Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento.
Cuadernos Filoséficos, 2 1.

Publicado bajo licencia Creative Commons Atribucién-SinDerivadas 4.0 Internacional [CC BY-ND 4.0]

Fecha de recepcion: 9/1/24
Fecha de aprobacion: 12/7/24

| Universidad Nacional del Litoral
ORCID ID: https://orcid.org/0009-0006-5220-2933. pesqueduapaloma@gmail.com



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

I. Introduccion

El debate sobre la existencia de una filosofia propia de América Latina es fundamental para
comprender la afirmacion y cuestionamiento de la identidad. Autores como Leopoldo Zea y
Augusto Salazar Bondy han contribuido a este debate, resaltando la importancia de una filosofia
comprometida con la realidad latinoamericana. Zea (1975), inspirado en los escritos de Alberdi,
sostiene que la filosofia latinoamericana emerge de la necesidad de enfrentar las problematicas
especificas de la region, mientras que Salazar Bondy (1975) postula que el subdesarrollo
econdémico obstaculiza la autenticidad de nuestro pensamiento. De manera complementaria, la
nueva historia intelectual surge como herramienta metodologica para comprender como las ideas
se interpretan en el contexto. Influenciada por la filosofia del lenguaje de Ludwig Wittgenstein y
la metodologia de Quentin Skinner, esta perspectiva nos permitira analizar la produccion

intelectual latinoamericana desde otra perspectiva.

Ademas, las reflexiones de Judith Butler y Arturo Roig sobre el reconocimiento y la
transformacién social destacan la importancia de validar y valorar las diversas identidades y
experiencias para promover la inclusion. Butler, en su obra Undoing Gender, culmina con un
capitulo que titula “Can the «Other» of Philosophy Speak?’ (2004, pp. 232-250), en el que se
propone abordar algunas ideas sobre las condiciones académicas de la filosofia en las
universidades estadounidenses. Las diversas dificultades del trabajo filoséfico dentro de las
instituciones universitarias han llevado a la autora a pensar en los ambitos “Otros” donde puede
hallarse el interés por la reflexion filosofica, abriendo el abanico de posibilidades a lo no-
filosofico?2 como ambito de reflexion. Asimismo, expone la “escandalosa reflexion de si misma”
(2018, p. 331) a la cual afirma que ha tenido que enfrentarse a la “correcta” filosofia. Explicita, a
su vez, que la principal fuente que la ha llevado a pensar la compleja relaciéon entre la correcta
filosofia y lo no-filosofico ha sido el célebre cuarto capitulo de la Phdnomenologie des Geistes. Sin
embargo, esta problematica no fue la Unica que capto la atencion de Butler para hacer uso de
las herramientas tedricas que brindd G. W. F Hegel en su texto. Gran parte de las reflexiones
filosoficas sobre el género, el deseo y la vida estan fuertemente influenciadas por la nocion de
reconocimiento presente en la teorizacion sobre el amo y el esclavo. Esta perspectiva amplia el
espectro de la filosofia, reconociendo la inclusion y validacion de otras formas de pensamiento

y conocimiento.

En este sentido, fusionando las reflexiones antedichas, se abre un didlogo sobre la importancia

2 Entendiendo aquello como la filosofia que se realiza por fuera de los Departamentos del area especifica.

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

de una filosofia comprometida con la realidad, contextualizada en las complejidades sociales,
politicas y culturales de América Latina. Este enfoque no sélo enriquece nuestro entendimiento
de la filosofia, sino que también intentard reflexionar sobre las estructuras normativas que

historicamente han limitado la diversidad de perspectivas filosoficas.

2. La filosofia latinoamericana: un pensamiento comprometido

Dar cuenta del debate sobre la existencia de una filosofia propia de América Latina es abordar
el problema de la afirmacion y cuestionamiento de la identidad latinoamericana. Reflexionar
sobre quiénes somos, identificar las problematicas a las que podemos y debemos responder, asi
como cuestionar la forma en que nos identificamos, los términos con los que nos describimos y
como esperamos ser reconocidos. En este sentido, es fundamental ser conscientes de nuestra
situacion e intentar que la misma sea instrumento, no sélo de afirmacion, sino también de
transformacion. Desde tal abordaje, la filosofia adquiere un valor practico esencial en nuestro
territorio. Como afirma Leopoldo Zea (1975, pp. 23-24), basandose en los escritos de Juan
Bautista Alberdi, la filosofia es latinoamericana por los problemas que se tiene que ocupar de
resolver, es decir, se trata de un saber filosofico que inspira a la reflexion y a enfrentar los
asuntos urgentes que acontecen en la época. Profundizando un poco en la respuesta a la
existencia de una filosofia latinoamericana, Zea responde de manera afirmativa, a la vez que
sostiene la presencia de una cierta originalidad en nuestro pensar. Esta originalidad radica en lo
anterior, esto es, en el intentar dar respuestas a los problemas que acontecen: en palabras de
Zea, se trata de una filosofia engagée, comprometida con su realidad. Sin embargo, la propuesta
del autor no sugiere que las ideas filosoficas sean utiles Unicamente a un momento particular.
Mas bien, implica que estas ideas puedan tener un caracter universal, permitiendo que la

humanidad en general pueda valerse de ellas para dar respuesta a diversos asuntos.

Filosofar, pura y simplemente filosofar, para resolver nuestros problemas, los
problemas del hombre en una determinada circunstancia, la propia de todo
hombre, para que a partir de éstas nuestras reflexiones ofrezcamos, no ya
una filosofia original, que esa se dara naturalmente, sino nuestra aportacion a
una tarea que es comun a todos los hombres y, por ende, a todos los pueblos,
a partir del nuestro, sin discriminacion alguna. (Zea, 1975, p. 81)
Asimismo, la originalidad radica en la capacidad de captar el espiritu, no solo los frutos de
otras filosofias. El error, si lo hay, surge cuando nos limitamos simplemente a repetir ideas

extranjeras sin reflexionar criticamente sobre ellas. Un pensamiento filoséfico original es aquel

que intenta brindar respuestas a los problemas de una realidad determinada y que, ademas,

3

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

permite que esas respuestas puedan ser aplicadas por otras sociedades en diversos contextos y
momentos historicos. La filosofia, desde esta perspectiva, es analoga a una caja de herramientas
dentro de la cual se hallan ideas que pueden dar soluciones a diferentes tipos de problematicas,
que pueden ser utilizadas de diversas maneras. Como sucedié en nuestro territorio con ideas
europeas, desde algunas perspectivas podemos decir que fueron adecuadas para pensarnos y
pensar nuestra realidad, y alli radica la originalidad también: en la apropiacion de conceptos e

ideas para nuestros propios fines, como el conocernos y tenernos como individuos valiosos.

Las ideas de Zea sobre la existencia de una filosofia latinoamericana suelen presentarse en
didlogo con la propuesta de Augusto Salazar Bondy. Una diferencia fundamental entre ambos
pensadores radica en su enfoque sobre el subdesarrollo de los paises latinoamericanos. Mientras
que Salazar Bondy sostiene que el subdesarrollo en el que estan inmersos los paises de la region
limita la autenticidad de su pensamiento (1975, p. 125), Zea, por el contrario, argumenta que la
realidad economica y social es precisamente la base para una filosofia genuinamente
latinoamericana, surgida de la reflexién sobre nuestra propia realidad territorial (1975, p. 75).
En este sentido, el uso de la dicotomia desarrollado/subdesarrollado perpetia la dependencia
hacia el paradigma europeo. Si bien esta categorizacion puede conceder cierto reconocimiento,
también habilita a los latinoamericanos a tomar la palabra. A pesar de que este reconocimiento
sea injusto y parcial ya que se nombra nativamente, aiin es posible tomar la palabra y emplearla
de manera afirmativa. Siguiendo el ejemplo de Zea, podemos desarrollar una filosofia propia de
Latinoamérica que nos proporcione herramientas para abordar los desafios sociales y politicos

de nuestra region:

Cada filosofia, a fin de cuentas, no hace sino aplicar la negacion dialéctica de que
habla Hegel, la misma negacion que pedia al americano para que dejase de ser
eco Yy reflejo de vidas ajenas. Negacion que es asimilacion, autodevoracion del
espiritu. Ser lo que se ha sido para no tener que seguir siéndolo. Asuncién del
pasado para que éste sirva de escalon al futuro ascendente. No amputar, no
negar en términos de una logica formal de contradicciones irreductibles, sino
en funcidon de una logica dialéctica que al negar afirma, y al afirmar niega,
originando nuevas soluciones, las que la realidad va exigiendo a cada hombre, a
cada comunidad, a cada cultura o civilizacién. (Zea, 1975, pp. 38-39).

Filosofia auténtica es, por lo tanto, aquella que nos permite tomar conciencia de nuestra
realidad, enfrentandonos de manera racional a los problemas que nos plantea. Alli radica la
importancia por el contexto de realizacion y recepcion de la filosofia, como también del uso de
los conceptos a lo largo de la historia. En relacion con ello, analizaremos la propuesta de la nueva

historia intelectual, ya que, como afirma Mara Polgovsky (2010), esta nueva forma de analizar la

4

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

historia conlleva una profunda critica epistemoldgica a la tradicional historia de las ideas desde

una nueva perspectiva del lenguaje y el contexto de produccion de los textos.

Desde la concepcién mencionada, se realiza una reflexién en torno a los conceptos y los
lenguajes politicos que pone el énfasis en las condiciones de produccién y recepcion de textos
e ideas, insistiendo en la imposibilidad de estudiar los discursos fuera de su situacion, como si se
tratase de cuestiones meramente puras e ideales. Uno de sus referentes fundamentales es
Quentin Skinner. Segin con Jean-Fabien Spitz, la filosofia del segundo periodo de Ludwig
Wittgenstein ha tenido gran influencia en la concepcién de la historia de Skinner. En particular,
Wittgenstein compara las palabras que confirman el lenguaje con una caja de herramientas (Spitz,
2018, p. 15). Esta metafora permite dar cuenta de la diversidad de usos que tienen las palabras
en el lenguaje, los cuales no se encuentran totalmente especificados especialmente cuando se
aborda desde la filosofia, pero lo esencial es que las palabras admiten diversos significados en
relacion con sus usos y, fundamentalmente, en relacion con los juegos de lenguaje [Sprachspiele].
Mediante el concepto de juegos de lenguaje, Wittgenstein intenta expresar el vinculo inseparable
entre palabra y accion. Este vinculo o giro pragmatico es el que abre la multiplicidad de juegos
de lenguaje existentes, los cuales son innumerables puesto que hay tantos como actividades
realicemos. Esos juegos de lenguaje, a su vez, dependen de las diversas formas de vida, siendo
ésta una de las razones por las que la multiplicidad se mantiene en constante cambio. En palabras
de Wittgenstein: “nuevos tipos de lenguaje, nuevos juegos de lenguaje, como podemos decir,
surgen y otros envejecen y se olvidan” (2021, p. 23). Con los juegos de lenguaje se pretendia
poner de manifiesto que el lenguaje se usa en un conjunto amplisimo de maneras, en absoluto
cerradas, y por ello se habla de juegos en plural y no de un solo juego. En este sentido, si bien
los distintos juegos de lenguaje tienen caracter normativo, no se trata de una normatividad fija
y cerrada en si misma que no permita acompanar los cambios sociales; por el contrario, los

juegos de lenguaje se dan necesariamente en el contexto de determinadas practicas sociales.

Esta idea es retomada por Skinner, quien en su nueva concepcién de la historia propone
considerar el contexto en el cual un autor especifico escribid sus textos, con el fin de revelar las
reglas y convenciones que este autor obedecié o subvirtié. De esta manera, Skinner advierte
que los textos se escriben en un determinado contexto que contribuye a su significacion. Sin
embargo, no se trata de oponer el enfoque textualista al contextualista, sino de superar aquella
dicotomia. Por un lado, estudiar el texto de forma aislada podria llevarnos, segiin Skinner, a lo
que él denomina “mitologias” (2000, p. 152). Por otro lado, si damos una importancia excesiva

al contexto, el texto puede ser reducido simplemente a las circunstancias de su produccion.

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

La confrontacién entre los enfoques textualistas y contextualistas en el estudio de la historia
intelectual ha sido objeto de intensos debates. El enfoque textualista, enfatiza la importancia de
analizar los textos filosoficos en si mismos, atendiendo a la estructura linglistica y a las
intenciones del autor. Desde esta perspectiva, los textos se consideran como entidades
autéonomas que pueden ser interpretadas independientemente de su contexto historico y social.
Por otro lado, el enfoque contextualista destaca la necesidad de situar los textos dentro de su
contexto historico y social para comprender plenamente su significado y relevancia. Quienes
defienden este enfoque argumentan que los textos filosoficos estan inevitablemente influenciados
por las condiciones sociales, politicas y culturales en las que se producen, y que ignorar este

contexto puede llevar a interpretaciones erroneas o simplistas.

La propuesta de Skinner de centrarse en lo que él denomina “mitologias” se refiere a la
tendencia de algunos estudiosos a atribuir significados trascendentales o universales a los textos
filosoficos, sin tener en cuenta su contexto historico y las contingencias que los rodean. Este
enfoque, segin Skinner, puede llevar a interpretaciones distorsionadas que ocultan las
complejidades y particularidades de la historia intelectual. Por otro lado, la critica de Skinner al
enfoque contextualista como un mero reduccionismo no implica rechazar la importancia del
contexto, sino mas bien senalar los riesgos de reducir el significado de un texto Unicamente a su
contexto de produccién. Skinner argumenta que este enfoque puede llevar a una simplificacion
excesiva de la historia intelectual, ignorando la agencia y creatividad de los autores y sus textos.
En este sentido, el desafio para los historiadores e intelectuales es encontrar un equilibrio entre
los enfoques textualistas y contextualistas, reconociendo la importancia tanto de los textos
como de su contexto historico y social. Esta integracion de perspectivas nos permite
comprender mejor la complejidad y riqueza de la historia intelectual, asi como su relevancia para

los debates contemporaneos sobre identidad, poder y conocimiento.

Estudiar tanto el texto como el contexto implica, a la manera de Wittgenstein, un estudio de
los usos de las ideas. Esta incorporacion de la dimension pragmadtica del lenguaje permite
concebir a las ideas de diversos autores no como una totalidad cerrada, sino como una
multiplicidad que se mantiene abierta a la vez que los contextos varian. En efecto, permite
comprender los diferentes cambios de significado de los conceptos a lo largo de la historia.

Como explica Palti:

No bastaria ya con comprender el significado de aquellos postulados o ideas
contenidos en los textos en cuestion, sino que habria que poder reconstruir su
sentido, el cual es una funcién del contexto de enunciacién particular en que se
produjeron los mismos; es decir, aun cuando las ideas contenidas en los textos

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

sean las mismas, el sentido de ellas variara seglin quién las dice, a quién las dice,
cuando, como, etc. (2014, p.12)

Otro de los rasgos fundamentales de la nueva historia intelectual es, ademas de intentar
comprender qué decia un autor en un texto, saber qué pretendia hacer al decir lo que dijo. De
esta manera se abre la posibilidad de considerar los textos como actos de habla, es decir, como
intervenciones practicas. En este sentido, la nueva metodologia de Skinner ha tenido, a su vez,
gran influencia de la filosofia del lenguaje de J. L. Austin. El filosofo de Oxford afirma que explicitar
el sentido y la referencia de un enunciado no es suficiente para comprenderlo, porque para ello
es necesario estar en condiciones de reconstruir lo que hace ese enunciado, o mas exactamente,
lo que hace al decir lo que dice, es decir, hay que comprender su “fuerza ilocutiva” (Spitz, 2018,
p- 24).3 De esta manera Austin se opone a que todos los enunciados deban ser comprendidos

bajo la dicotomia verdadero/falso.

La perspectiva pragmatica del lenguaje nos permite ampliar la vision y comprender las ideas
no como entidades puras con significados fijos y cerrados, sino como conceptos cuyo uso puede
variar. Esta perspectiva nos permite explorar como se han utilizado las ideas, revelando que
estan abiertas a una constante reapropiacion en diferentes contextos con necesidades y

objetivos disimiles.

Ahora bien, dentro de este marco, creemos que es posible responder afirmativamente a la
pregunta sobre la existencia de una filosofia latinoamericana, o bien, es posible afirmar que
Latinoamérica puede hablar de filosofia. Si bien sostiene Palti que la historia de las ideas en
Latinoamérica consistio en la definicion de modelos de pensamiento puros originados en Europa
y en la identificaciéon de las distorsiones que esas ideas sufrian en nuestra regién, es decir, que la
historia local se centré en estudiar los “yerros” o supuestas desviaciones de las ideas europeas
en nuestro territorio, Polgovsky afirma, junto con Palti, que la busqueda de errores no tiene en
absoluto un sentido peyorativo (Polgovsky, 2010, p. 3-4). Estos errores son los usos que se le han
dado a las ideas para responder a problemas concretos, favoreciendo la comprension del
contexto. Como senala Myers, estos usos servian para “para tornar mas inteligible el proceso
que se estaba viviendo” (2004, p. 167) y, al mismo tiempo, permitian aplicar las teorias para
transformar la realidad. Nuestros intelectuales eran lectores que no se limitaban a la figura de
receptores pasivos, sino que también se veian afectados y aprovechaban sus lecturas (Hohendahl,
1987, p. 36). La existencia de una filosofia latinoamericana se fundamenta, en parte, en su

compromiso con la realidad regional y su potencial para ofrecer respuestas universales.

3 Para que un enunciado performativo sea realmente efectivo también es necesario que el contexto sea el adecuado.

7

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

Reconocer la importancia del contexto historico y social en la producciéon de ideas es crucial
para comprender su significado y relevancia, evitando tanto la interpretacion distorsionada como

la simplificacion excesiva de la historia intelectual.

En resumen, el andlisis de la historia intelectual nos brinda una comprension de cémo las
ideas y los conceptos se pueden interpretar en el contexto latinoamericano, reflejando las
dinamicas sociales, politicas y culturales de la region a lo largo del tiempo. Asimismo, nos permite
identificar los patrones y las influencias que han dado forma a nuestra comprension del mundo
y de nosotros mismos. Sin embargo, es crucial reconocer que estas ideas y conceptos no existen
en un vacio, sino que estdn intrinsecamente ligados a las experiencias y realidades de los
individuos y grupos sociales que las han creado y adoptado. Por lo tanto, al considerar el papel
de la historia intelectual en la configuracion de nuestras percepciones y practicas, es fundamental
también reflexionar sobre el reconocimiento de la identidad latinoamericana en relacion con la
filosofia y como podemos transformar nuestras estructuras sociales y culturales para promover

una mayor inclusién y respeto hacia la diversidad en América Latina.

En el proximo apartado, exploraremos como las reflexiones de autores como Judith Butler
y Arturo Roig permiten comprender la importancia de reconocer y validar las diversas
identidades y experiencias, principalmente para el caso de América Latina. Butler y Roig inspiran
a reflexionar sobre la necesidad de transformar las normas y practicas sociales para incluir y
validar las identidades marginadas y las experiencias de los sujetos. Ademas, examinaremos como
el reconocimiento parcial o condicional perpetua la opresién y como la subversion de las normas
sociales puede ser una estrategia para desafiar estas estructuras de poder. En este contexto,
destacaremos la importancia de una critica a la concepcion eurocéntrica de la modernidad y
como esta critica resalta la necesidad de valorar las diversas formas de vida y experiencias fuera
del paradigma occidental, asi como desafiar las practicas coloniales y neocoloniales que han

perpetuado la exclusion y opresion en América Latina.

3. Reconocimiento: entre el nosotros y el Otro

En el contexto del debate sobre el reconocimiento, tanto Judith Butler como Arturo Roig
ofrecen sus lecturas del concepto hegeliano. Sus perspectivas pueden ser leidas como
complementarias, ya que ambas enriquecen nuestra comprension sobre la tematica. Butler, en
sus obras, critica las normas y estructuras sociales que excluyen o marginan a ciertos grupos,
como las denominadas minorias étnicas, sexuales o de género, privandolos del reconocimiento

pleno de su humanidad y, por lo tanto, su igualdad en materia de derechos. En este sentido,

8

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

destaca la necesidad de una transformacion de normas y practicas sociales para incluir y validar
las diversas identidades y experiencias de los sujetos (Butler, 2010). Por su parte, Roig coincide
en la importancia del reconocimiento como un aspecto fundamental en la constitucion de la
identidad y la agencia politica, abogando también por un reconocimiento adecuado que valida las
experiencias y las identidades de los individuos y grupos sociales (Roig, 2009). Ambos autores
sostienen que el reconocimiento adecuado es esencial para que los sujetos, siempre en el
contexto de una comunidad, puedan afirmarse a si mismos y participar plenamente en la vida
politica y social. Ademas, critican las estructuras y normas sociales que perpetuan la exclusion y
la marginalizacion, argumentando que estas deben ser transformadas para garantizar un
reconocimiento pleno. En este sentido, nuestro objetivo sera analizar la nocion de

reconocimiento que ambos autores presentan.

En su texto Teoria y critica del pensamiento latinoamericano Roig afirma que el comienzo de la
filosofia solo es posible desde el reconocimiento de un sujeto como valioso para si mismo. Sin
embargo, cabe destacar que, desde la filosofia de Hegel, este reconocimiento no es meramente
individual y de un sujeto que sélo busca reconocerse a si mismo y, por lo tanto, se reduce a la

mera subjetividad. De acuerdo con ello, Roig expresa:

El sujeto que se afirma como valioso, condicion por la cual la filosofia segin
Hegel tuvo historicamente sus inicios con los griegos [Die Philosophie beginnt in
der griechischen Welt], no es pues un sujeto singular, sino plural, en cuanto que
las categorias de “mundo” y de “pueblo” hacen referencia justamente en él a
una universalidad sélo posible desde una pluralidad, motivo por el cual podemos
enunciar el a priori antropologico que plantea Hegel, como un “querernos a
nosotros mismos como valiosos” y consecuentemente un “tener como valioso
conocernos a nosotros mismos”. (2009, pp. 1 1-12)

Este reconocimiento es el punto de partida de toda filosofia; sin embargo, no se trata
solamente del comienzo de un pensamiento filoséfico, puesto que también es aquel mediante el
cual comienza la vida con Otros. Como explica Butler (2018, p. 340), no hay autorreflexién, es
decir, identidad propia, si no es a través del drama del reconocimiento reciproco, lo cual nos
lleva inevitablemente a pensar cédmo nos reconocemos a nosotros mismos. En efecto, el
reconocimiento es un proceso intersubjetivo que se inicia cuando dos sujetos diferentes se
reflejan a si mismos mutuamente, no como una fusion de ambos ni una proyeccion que aniquila
la alteridad. En otros términos, cuando nos encontramos con otro, nuestro propio
reconocimiento también se ve afectado y viceversa. De alli la necesidad de compartir con otros
sujetos como fundamento para poder vivir, aunque esto puede llevarnos a diferentes

inconvenientes.

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

El reconocimiento actia como un modo de delimitar y producir una vida en interdependencia
con otros seres. Desde las perspectivas de Butler y Roig, nos encontramos siempre entregados
y en constante relacion con otros individuos, por lo que es inevitable la dependencia de otro
para que la vida sea producida. Como explica Assalone: “Si la autoconciencia es algo que tiene
que alcanzarse, es decir, si alcanza un logro [achievement], entonces este es social, porque tiene
como condicion de su satisfaccién la existencia de otras autoconciencias” (2015, p. 67), lo social
es, por lo tanto, la condicion de posibilidad de que podamos ser reconocidos como

autoconciencias.

Roig afirma, en este mismo sentido, que el reconocimiento del otro como un sujeto, o la
comprension de la historicidad de los humanos, nos exige revisar la problematica del humanismo
(Roig, 2009, p. 17). Esta idea busca la comprensién de la historicidad de los humanos y su
busqueda de reconocimiento del otro como sujeto. Esto implica una revision de la problematica
del humanismo, sugiriendo que el reconocimiento del otro como parte de la humanidad nos
exige replantear nuestras concepciones tradicionales sobre lo que es ser humano. Roig propone,
en este sentido, una vision de la filosofia como una practica que surge del autorreconocimiento
de un nosotros que se afirma como valioso, lo que implica reconocer, entre otras cuestiones, la
capacidad de comunicacion y la interdependencia con otros seres en la produccion de la vida.
Consecuentemente, el reconocimiento tendria dos momentos. En primer lugar, la produccion
del otro como sujeto humano. Aqui advertiremos que el reconocimiento otorgado en este
momento no es siempre total, e incluso, puede ser considerado violento. En un segundo
momento, es a través de la reflexion filoséfica que es posible transformar nuestra realidad vy,
fundamentalmente, reconocernos capaces de hablar de filosofia. Por lo que, previamente a la
pregunta sobre la existencia de una filosofia en Latinoamérica, debemos indagar sobre cémo fue
llevado a cabo nuestro proceso de reconocimiento publico y bajo qué normas fuimos

descubiertos.

Butler advirtidé que la capacidad epistemolodgica para aprehender una vida es parcialmente
dependiente de que aquella vida sea producida por y a través de una serie de normas que la
caracterizan, precisamente como vida, o mas bien como parte de la vida (2010, p. 16). En tal
sentido, el primer momento del proceso mencionado se encuentra delimitado por una serie de
normas sociales, que tienen como funcién producir (y reproducir) la nocién de lo humano. La
serie de normas de la cual advierte Butler es previamente dada y se presenta a través de modelos
fijos y cerrados que parecen imposibles de deshacer. Ahora bien, en cuanto al reconocimiento
propio de América Latina, nos enfocaremos en examinar el proceso a través de la obra de

Enrique Dussel titulada 1492. El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito de la Modernidad”

10

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

(1994).

En su texto, Dussel describe como, a través de la violencia (que acarreo incluso la muerte),
los europeos llevaron a cabo la imposicion de diferentes normas, como la religion, el lenguaje,
entre otros modelos y formas de vida que creian necesarias para poder asimilar al Otro con el
cual se encontraron como sujeto. Siguiendo la interpretacion que realiza Butler del capitulo cuarto
de la Phdnomenologie des Geistes, es importante destacar que los conquistadores también
necesitaban del reconocimiento de los sujetos originarios. Desde la perspectiva de Dussel, la
experiencia no sélo del “Descubrimiento”, sino especialmente de la “Conquista”, sera esencial
en la constitucion del “ego” moderno (1994, p. 21);* en otras palabras, el europeo requeria de
la percepcion del otro, pero bajo sus propios términos, como centro y fin de la historia. A partir
de tal abordaje, es mediante la conquista que se reconoce al pueblo originario como parte de la
vida, aunque bajo normas y modelos europeos. El conflicto surge cuando se percibe que el
reconocimiento no es total, e incluso es posible sefalar que se trata de un reconocimiento
mayormente violento. Esta problematica se encuentra tematizada en el analisis que realiza el
autor sobre “El Mito de la Modernidad”, por medio del cual se propone reflexionar sobre la
conquista y el supuesto descubrimiento que llevaron a cabo las potencias coloniales. Uno de los
puntos sobre el cual nos interesa hacer énfasis es que, desde el andlisis que proporciona Dussel,

el eurocentrismo no es posible sin la exclusion de su contrario:

Esta “centralidad” sera después proyectada hasta los origenes: en cierta manera,
en el “mundo de la vida cotidiana [Lebenswelt)]” del europeo: Europa es
“centro” de la historia desde Adan y Eva, los que son también considerados
como europeos, o, al menos, es considerado como un mito originario de la
“europeidad”, con exclusion de otras culturas. (Dussel, 1994, p. 30)

Es a través del periodo que el autor menciona como descubrimiento, el cual es posterior a la
invencion,® que el europeo, con el objetivo claro de seguir manteniéndose como centro de la
humanidad, descubre al Otro pero siempre tratando de asimilarlo como lo Mismo. De otro
modo, se pretendia reconocer al otro desde la propia experiencia y bajo sus propios términos,
sin permitir que la aparicion del Otro pueda darse desde el desconocimiento, razén por la cual

Dussel afirma que no se trata de la mera “aparicion del Otro”, por el contrario, se trata de la

4 Ego moderno que abordaremos con mayor detalle mas adelante.

5 Es el modo en que América fue interpretada. Aparece ante Europa como un descubrimiento para el europeo. Segln
Dussel: “... la «invenciony» del «ser-asiatico» de América. Es decir, el «ser-asiatico» de este continente solo existid en
el «imaginario» de aquellos europeos renacentistas. Colon abrio, politica y oficialmente, en Europa la puerta de Asia
por el Occidente. Pero con su «invencién» pudieron seguir existiendo, como la Santa Trinidad, las «Tres Partes» de
la Tierra (Europa, Africa y Asia). [...] Se «inventoy el «ser-asiaticon de lo encontrado.” (1994, pp. 29-30)

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

“proyeccion de lo mismo” (Dussel, 1994, pp. 35-36). En efecto, el europeo no descubre sino

que en-cubre.

Partimos de la base de un reconocimiento diferencial hacia América Latina: ciertos sujetos se
vuelven inteligibles y merecedores de reconocimiento, pero sélo a través de normas impuestas
por los conquistadores europeos. Se trata, por lo tanto, de un reconocimiento diferencial, ya
que no se le permite al otro mostrarse tal cual es, ni se le permite que se reconozca a si mismo
bajo sus propios términos, por el contrario, se lo obliga a reconocerse contra su voluntad bajo
la imposicion de normas totalmente ajenas. Siguiendo a Gayatri Spivak (Butler, 2012, p. 181),
este reconocimiento es un modo de “violacion habilitante”: se trae a la realidad sujetos, aunque
de manera totalmente violenta. Un modo de dar cuenta de ello es, por ejemplo, el lenguaje que
se emplea para nombrar a los supuestos otros, el cual siempre suele ser una denominacion hostil,
mediante la cual el sujeto no puede ser (o no se siente) representado adecuadamente. El
reconocimiento adecuado, seglin Butler, implica la validacién y aceptacion de las identidades y
experiencias de los sujetos y grupos sociales por parte de la sociedad. Esto requiere un cambio
en las estructuras de poder y una mayor sensibilidad hacia las diferencias que tenemos como
sujetos, culturales, étnicas, de género, entre otras. En ultima instancia, tanto Butler como Roig
buscan dar cuenta de la necesidad de transformar las normas y practicas sociales para construir
una sociedad un poco mas justa, donde se procure el reconocimiento de los sujetos en su plena

humanidad.

Butler sostiene, asimismo, que el reconocimiento parcial o condicional, que se impone
mediante normas externas a los sujetos, no sélo es una forma de opresion sino también una
paradoja, ya que permite la existencia de sujetos marginados mientras perpetua las jerarquias de
poder. Esta perspectiva se relaciona con la nocién de subversién de las normas y la toma de la
palabra desde los margenes como estrategias para desafiar y transformar estas estructuras de
poder. En este sentido, la nocién de reconocimiento adecuado nos permite criticar las formas
de reconocimiento que excluyen y abogar por una exploracién de nuevas posibilidades de

agencia y resistencia dentro de los sistemas de opresién.

En el contexto latinoamericano, la critica a la concepcion eurocéntrica y universalista de la
modernidad se suma a estas reflexiones. Esta vision ha sido utilizada para justificar la supuesta
superioridad cultural, politica y econémica de Occidente sobre otras regiones del mundo, como
Ameérica Latina. Esta critica resalta la necesidad de reconocer y valorar las diversas formas de
vida y experiencias fuera del paradigma occidental, asi como de desafiar las practicas coloniales

y neocoloniales que han perpetuado la exclusion y la opresion de diversos pueblos. Butler, en

12

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

este contexto, aporta una perspectiva critica sobre el reconocimiento y la construccion de la
subjetividad en relacion con las normas sociales. Su enfoque en la performatividad de género y
la constitucion de la identidad a través de las practicas discursivas ofrece una configuracién
tedrica para comprender como las normas sociales operan en la produccion y reconocimiento
de los sujetos. En el anilisis de Butler, el reconocimiento diferencial y la oposicion de las normas
eurocéntricas también se entienden como formas de violencia simbdlica que perpetian
estructuras de poder desiguales. Ademas, su enfoque en la agencia subversiva de los sujetos
marginados proporciona herramientas conceptuales para considerar la resistencia y la

transformacion de dinamicas opresivas.

En su libro Deshacer el género (2004, pp. 349-353), Butler presenta el ejemplo de Paul Gilroy
para mostrar la potencia transformadora de la apropiacion y subversion de las normas en el
contexto de la Modernidad, ejemplo que nos sera de utilidad para visualizar el segundo momento
que mencionamos anteriormente. Gilroy sostiene que la exclusién de las personas de
ascendencia africana de la modernidad europea no es razon suficiente para rechazar sin mas la
modernidad,® ya que los términos de la modernidad han sido y todavia pueden ser apropiados
de su exclusionismo eurocéntrico y puestos al servicio de una democracia mas incluyente. Lo
que se estaria poniendo en juego es si las condiciones de reconocimiento reciproco, por las
cuales deviene lo humano, pueden ser extendidas mas alla de la esfera europea. Siguiendo esta
misma linea, Dussel propone una “trans-modernidad” como una nueva concepcién de la
Modernidad, pero esta vez aceptando la alteridad y no pretendiendo subsumir lo Otro a lo
Mismo, es decir, al europeo. La diferencia radicaria entonces en aceptar las diferencias existentes
y formas de vivir, sin intentar imponer un Unico modelo dominante. En ambos casos, surge la
capacidad de transformacion que tienen los conceptos de acuerdo con los contextos y las
diferentes formas de vida. El discurso eurocéntrico ha sido utilizado de forma provechosa por
quienes han estado excluidos de sus términos; lo que cambia al tomar la palabra es la posibilidad
de repensar los discursos desde el lugar de la exclusién y, de esta manera, darle una nueva

significacion, la cual puede ser menos excluyente y mas democritica.

4. Filosofia latinoamericana y reconocimiento

Continuando con el primer momento, ampliaremos la propuesta de Roig. Como se mencion6

6 El sentido de Modernidad que intentamos criticar se refiere a una concepcién eurocéntrica y universalista de la
modernidad, utilizada para justificar la supuesta superioridad cultural, politica y econémica de Occidente sobre otras
regiones del mundo, como es el caso de América Latina.

13

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

anteriormente, la filosofia surge, para el autor, desde el autorreconocimiento de un nosotros que
se afirma como valioso. Ahora bien, para poder lograr aquel autorreconocimiento hay que
comprender que el sujeto que se afirma a si mismo es necesariamente un sujeto de discurso,
que se encuentra en constante comunicacion con Otros y que, dentro de este contexto, surgen
ciertas normas mediante las cuales el reconocimiento adquirira distintos grados de legitimidad
(Roig, 2009, p. 17). En este marco, el lenguaje se vuelve una herramienta fundamental, ya que es
a través de él que podemos llegar a ser reconocibles para otros y surge la posibilidad de tomar
la palabra. En otros términos, sélo es posible decir “yo”, o “nosotros” como afirma Roig, en la
medida en que alguien se haya dirigido previamente hacia nosotros y que esa misma apelacion

haya movilizado nuestro lugar en el habla.

Cabe senalar que, para el autor, la filosofia es una practica y en cuanto tal posee una
normatividad propia. El saber filosofico surge de la presencia del a priori antropologico, que
rehabilita el valor del "saber de vida" de la filosofia, mas alla de su pretension de "saber cientifico".
Esta normatividad a la que hace referencia Roig surge, como mencionamos al principio de este
trabajo, de su interpretacion de Hegel, quien plantea en su Introduccion a la Historia de la Filosofia
el problema del comienzo de la filosofia y su historia a través del reconocimiento de su valor
absoluto y, consecuentemente, del conocimiento de nosotros mismos. Asi, este tipo de a priori
— a diferencia del formal-logico-kantiano- no presupone un sujeto puro de conocimiento, sino
que parte de una comprension distinta de la subjetividad. La distincion entre "subjetividad” y
"sujetividad" permite entender las caracteristicas de su concepcion del sujeto, donde la
"sujetividad" hace referencia al ser humano situado histéricamente. Lo normativo se presenta,
entonces, como algo esencialmente constitutivo para, en un primer momento, realizar la vida, y,
en un segundo momento, ejercer la filosofia. En palabras de Roig: “La normatividad de la filosofia
recibe, conforme a lo dicho, su unidad y sentido [...] de la autoafirmacion del sujeto filosofante,
que hace posible justamente su ‘comienzo’” (2009, p. 15). Roig se diferencia asi del filosofo
aleman, que concibe la filosofia como un saber vespertino, ese biho de Minerva que levanta su
vuelo al atardecer [die Eule der Minerva beginnt erst mit der einbrechenden Ddmmerung ihren Flug].
Por el contrario, Roig propone una filosofia en la que el sujeto, entendido desde su propia
empiricidad historica latinoamericana, tiene una participacion creadora y transformadora del
presente y de un futuro abierto a la alteridad, y no simplemente como una justificacion de lo que

ya ha acontecido.

Desde las perspectivas analizadas, el reconocimiento es el primer paso hacia una filosofia
propia de Nuestra América. Comprendimos que aquel autorreconocimiento / reconocimiento

se da necesariamente en el encuentro con un Otro que nos constituye como sujetos (aunque

14

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

no de manera definitiva). Recurriendo al andlisis de Dussel pudimos advertir que, en el caso de
Latinoamérica, dicho reconocimiento ha sido violento y diferencial, ya que sélo cumplia con las
normas europeas. No obstante, existe una forma de modificar nuestra situacion desde nuestra

propia experiencia, situacion en la cual la filosofia tiene un importante rol que cumplir.

Podemos recapitular lo dicho hasta aqui de la siguiente manera. El debate sobre el
reconocimiento, abordado desde el pensamiento de Judith Butler y Arturo Roig, nos permite
una comprension profunda de la importancia de validar las diversas identidades y experiencias
en sociedad. Tanto Butler como Roig enfatizan la necesidad de transformar las normas y
practicas sociales para incluir y validar plenamente a los individuos y grupos marginados. Este
reconocimiento adecuado es fundamental para permitir que los sujetos se afirmen a si mismos

y participen plenamente de la vida politica y social.

El analisis de Roig nos lleva a entender que el reconocimiento es el punto de partida de toda
filosofia, y este reconocimiento no es meramente individual, sino que implica una pluralidad de
sujetos que se reconocen mutuamente como valiosos. En el contexto latinoamericano, el
reconocimiento ha sido histéricamente violento y diferencial, ya que se ha dado bajo normas
impuestas por los conquistadores europeos. Butler, por su parte, alerta sobre el peligro de un
reconocimiento parcial que perpetia las jerarquias de poder y la exclusién de ciertos grupos
sociales. Su enfoque en la performatividad de género y la constitucion de la identidad a través
de las practicas discursivas ofrece herramientas conceptuales para comprender como las normas
operan en la produccion y reconocimiento de los sujetos. Ademas, muestra la importancia de la
agencia subversiva de los sujetos marginados como estrategia para desafiar y transformar las

estructuras de poder.

En dltima instancia, tanto Butler como Roig instan a una sociedad mas democratica, donde se
reconozcan y valoren las diversas identidades y experiencias. Esto implica no sélo transformas
las normas, sino también re pensar los discursos y concepciones tradicionales sobre lo que es
ser humano. La filosofia latinoamericana, desde esta perspectiva, emerge como una practica que
nos permite reflexionar sobre nuestra propia existencia y contribuir a la construccion de un

futuro mas inclusivo.

5. Conclusion

Utilizamos las ideas de otras filosofias para comprender nuestro presente, nuestras realidades
y afirmarnos a nosotros mismos como valiosos. A través de la nueva historia intelectual podemos

comprender que las ideas no son meramente aquello puro que se encuentra en los textos, sino

15

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

que deben ser estudiadas también atendiendo a su contexto. En ese sentido, América Latina
adopto y se apropio de ideas y conceptos que considerd necesarios para comprender su propia
realidad o, como menciona Roig, el momento de conocernos a nosotros mismos, como primer
paso para el autorreconocimiento. Luego, aquella recepcion de ideas y sus posteriores
resignificaciones’ ha dado lugar a una filosofia latinoamericana, la cual encuentra su originalidad
en las nuevas aplicaciones de ideas. Se trata, por lo tanto, de valorar y reconocer que en los usos
esta también la originalidad, de considerarla necesaria,® y fundamentalmente, que es aquella uno

de los modos mediante los que podemos tomar la palabra.

Asimismo, al preguntarnos si la filosofia latinoamericana es “verdadera filosofia” estamos
asumiendo que existe una Unica manera de hacer filosofia. Aquellos que afirman que “las ideas
se encuentran fuera de lugar” (Schwarz, 2014), o que nuestro pensamiento es inauténtico,
consideran que la filosofia sélo puede llegar a ser propiamente tal si se realiza a la manera
europea, o bien, a la manera institucionalizada. No obstante, Butler sostiene que ampliar ciertas
tradiciones filosoficas para abordar cuestiones politicas y de justifica politica son imprescindibles.
Estas cuestiones, que pueden percibirse como no-filoséficas e impuras, son fundamentales para
seguir pensando el lugar de la filosofia. Se pregunta la autora de manera retérica: “;queda alguna
esperanza para la filosofia a menos que se comprometa activamente en dicha impureza?” (Butler,
2018, p. 347). Desde la periferia, podriamos responder que nuestra filosofia ha nacido
comprometida con su contexto politico y que es, por lo tanto, una filosofia profundamente
esperanzadora. Se trata de un pensamiento que tiene un intenso poder transformador que ha
permitido que seamos reconocidos como sujetos capaces de hablar y de hacer filosofia (aunque
la lucha por el reconocimiento es un proceso siempre en curso, ya contamos con una

herramienta fundamental.)

6. Referencias

Butler, J. (2010). Marcos de guerra. Las vidas lloradas. Barcelona: Paidos.

Butler, J. (2012). Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y discursivos del «sexo». Buenos
Aires: Paidos.

Butler, J. (2018). Deshacer el género. Buenos Aires: Paidos.
Dotti, J. (1990). Las vetas del texto: una lectura filoséfica de Alberdi, los Positivistas, Juan B. Justo,

7 Como en el caso del concepto de “modernidad” desde perspectivas como la expuesta por Dussel.

8 Como bien se encarga de afirmar Jorge Dotti: “Las circunstancias especificas e irrepetibles de emision y circulacion
discursivas hacen que nuestros intelectuales no puedan no haber sido originales a su manera. Han generado una
resemantizacion sudamericana de conceptos ya presentes en el modelo de pertenencia, han creado otros y, en todo
caso, han dado respuestas autoctonas a requisitos planteados por situaciones historicas peculiares, enriqueciendo de
ese modo el modelo mismo.” (Dotti, 1990, p. 16)

16

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024



PALOMA PESQUEDUA
{Puede Latinoamérica hablar de filosofia? Reflexiones en torno al reconocimiento

Buenos Aires: Puntosur.

Dussel, E. (1994). 1492. El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito de la Modernidad”. La
Paz: Plural Editores.

Hohendahl, P. (1987). “Sobre el estado de la investigacion de la recepcion”. En Estética de la
recepcion (pp. 31-38). Madrid: Arco Libros.

Koselleck, Reinhart, Futuro pasado: para una semdntica de los tiempos histéricos, Barcelona, Paidos.

Myers, J. (2004). Ideas moduladas: lecturas argentinas del pensamiento politico europeo. Estudios
Sociales Revista Universitaria Semestral, 14 (26), 161-174.

Palti, E. (2007). El tiempo de la politica. El siglo XIX reconsiderado. Buenos Aires: Siglo XXI.

Palti, E. (2014). ;Las ideas fuera de lugar? Estudios y debates en torno a la historia politico-intelectual
latinoamericana. Buenos Aires: Editorial Prometeo.

Polgovsky Ezcurra, M. (2010). La historia intelectual latinoamericana en la era del «giro
lingtiisticoy. Nuevo Mundo Mundos Nuevos
http://journals.openedition.org/nuevomundo/60207.

Roig, A. (2009). Teoria y critica del pensamiento latinoamericano. Buenos Aires: Una Ventana.
Salazar Bondy, A. (1975). ;Existe una filosofia de nuestra América? México: Siglo XXI.

Schwarz, R. (2014). Las ideas fuera de lugar. MERIDIONAL Revista Chilena de Estudios
Latinoamericanos, 3, 183-199.

Skinner, Q. (2000 [1969]), Significado y comprension en la historia de las ideas. Prismas, 4(4),
149-191.

Spitz, JF. (2018). Skinner, lector de Wittgenstein en Bignotto, N. y Adverse, H. (eds.). Quentin
Skinner. El arte de leer. Buenos Aires: Katz Editores.

Wittgenstein, L. (2021). Investigaciones filosoficas. Madrid: Trotta.
Zea, L. (1975). La filosofia americana como filosofia sin mds. México: Siglo XXI.

Cuadernos Filosoficos 21 (2024)
ISSN: 2683-9024


http://journals.openedition.org/nuevomundo/60207

