
 

 

 

 

La noción de experiencia benjaminiana y sus 

oscilaciones entre la narrativa, la memoria y 

la justicia 

 
The notion of Benjaminian experience and its oscillations 

between narrative, memory and justice  

LUCÍA RÍOS
1 

Resumen: Walter Benjamín generó una amplia producción teórica en diálogo con sus contemporáneos 

y antecesores manteniéndose un observador agudo interesado por los tiempos que debía atravesar en su 

condición de intelectual judío y exiliado a partir de la asunción del nazismo en 1933 en Alemania. Sus 

inquietudes fueron articulando una serie de premisas y desarrollos teóricos que le permitieron atender a 

las consecuencias potenciales y concretas que tuvo esa intervención directa de la asunción del nazismo en 

las experiencias cotidianas de sus destinatarios. En el presente artículo me detendré particularmente en 

las conceptualizaciones y sentidos con que nuestro autor interpreta la experiencia, sus modos de 

significarla y las relaciones posibles que Benjamin establece entre la experiencia y el concepto de narración, 

o más precisamente, la imposibilidad de la narrativa. A partir de allí, el entramado analítico se articulará 

también abordando los núcleos conceptuales de la justicia y la memoria para indagar en la configuración 

de un pensamiento ético-político en nuestro autor. 

Palabras Clave: Experiencia; Narración; Justicia; Memoria; Política. 

Abstract: Walter Benjamin generated a wide theoretical production in dialogue with his contemporaries 

and predecessors, remaining a keen observer interested in the times he had to go through as a Jewish 

intellectual and exile after the Nazis took power in 1933 in Germany. His concerns articulated a series of 

premises and theoretical developments that allowed him to address the potential and concrete 

consequences that this direct intervention of the assumption of Nazism had on the daily experiences of 

its addressees. In this article I will focus on the conceptualisations and senses with which our author 

construes this experience, his ways of providing meaning to it and the possible relationships that Benjamin 

establishes between the experience and the concept of narrative, or more precisely, the impossibility of 

narrative. From that point of departure, the analytical framework will also address the conceptual cores 

of justice and memory to investigate the configuration of an ethical-political thought in our author. 

Key words: Experience; Narration; Justice; Memory; Politics. 

________________ 

Cómo citar: Ríos, L. (2024). La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la memoria 

y la justicia. Cuadernos Filosóficos, 21. 

Publicado bajo licencia Creative Commons Atribución-SinDerivadas 4.0 Internacional [CC BY-ND 4.0] 

Fecha de recepción: 28/10/23 
      Fecha de aprobación: 23/12/24 

 
1 Instituto de Antropología de Córdoba (IDACOR-CONICET) | Universidad Nacional de Córdoba 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-3033-3773. luciarios5@hotmail.com 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

2 

 

I. Introducción 

Walter Benjamín, exponente de la Escuela de Frankfurt y de la Teoría Crítica, generó su 

producción teórica en diálogo con sus contemporáneos y antecesores manteniéndose como un 

observador agudo interesado por los tiempos que debía atravesar en su condición de intelectual 

judío y exiliado a partir de la asunción del nazismo en 1933 en Alemania.  

Es en esta referencia contextual, política y social en la que debemos ubicar a Benjamin, como 

un pensador del periodo de entreguerras, atendiendo a su condición no sólo de intelectual sino 

también de perseguido político y académico exiliado, atento a las condiciones de su época, sería 

atravesado directamente por las mismas, tanto en lo personal como en el ámbito de su prolífica 

producción. En relación con ella, me interesa centrarme en una de las preguntas rectoras que 

estructura el pensamiento y las búsquedas intelectuales del autor y que refiere a la rígida y 

aparentemente implacable intervención del fascismo en el mundo cotidiano de la década del 30 

(Benjamin, 2009).  

Tomando como eje este interrogante, las inquietudes en Benjamin irán a articular una serie 

de desarrollos teóricos que le permitan atender a las consecuencias, potenciales y concretas, 

que genera la asunción del nazismo en las experiencias cotidianas de sus destinatarios. En el 

presente artículo me detendré particularmente en las conceptualizaciones que realiza nuestro 

autor sobre la experiencia, sus modos de significarla y las relaciones posibles que Benjamin 

establece entre la experiencia y el concepto de narración, o precisamente, la imposibilidad de la 

narrativa. 

En este nodo analítico aparecen elementos que posibilitan pensar trazos de una filosofía 

política donde los modos de definir la justicia que plantea Benjamin están íntimamente ligados a 

la posibilidad de comunicación de la experiencia. Ello implica a su vez una condición intersubjetiva 

que hace necesariamente a la transmisibilidad de la experiencia. Así la comunicabilidad se torna 

uno de sus elementos propios haciendo de ésta una condición necesaria para la existencia de la 

experiencia. La comunicabilidad refiere a aquello que hace a la experiencia y no a un proceso 

extrínseco a la misma. Aquello que se constituye como comunicable configura entonces un 

espacio común con los otros, donde lo común y lo compartido de la experiencia deviene como 

tal en la comunicación.  



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

3 

Ahora detengámonos en otro elemento conceptual que aparece en relación con el núcleo 

experiencia-narración: la justicia. Benjamin puntualiza en sus escritos que una de las 

consecuencias menos deseables de la imposibilidad de transmisión de la experiencia radica en 

que con su pérdida aquello que se ve desbastado es la vocación de justicia que anima la narración. 

En El narrador (Benjamin, 2008) el filósofo expresa que “El narrador es la figura en la que el justo 

se encuentra consigo mismo” (p. 96). La justicia está ligada al espacio de lo común significado 

como la experiencia comunicable y que en su núcleo acoge singularidades y particularidades. Al 

ser comunicable, la justicia presupone una experiencia intersubjetiva, siendo una justicia que sólo 

puede comprenderse como intersubjetividad, comunicabilidad y diversidad. 

El objetivo general que persigue este trabajo consiste en comprender y analizar el desarrollo 

de estas nociones presentes en las obras de Walter Benjamin para considerar las líneas de fuga 

que el enlace de estos conceptos propició para el estudio de su contexto de época. La hipótesis 

que anima este escrito responde a sostener la importancia de revisitar el núcleo analítico 

establecido en la relación entre experiencia y narración, dada su relevancia para comprender no 

sólo cómo se articularon filosóficamente las críticas a las condiciones sociohistóricas del periodo 

denominado de entreguerras, sino también para indagar cómo se articularon con un modo de 

comprender la justicia y, en recepciones más actuales, con el ejercicio de la memoria. En este 

sentido, veremos cómo esa experiencia que suele ser presentada como clausura y finalización 

se torna en Benjamin una de sus dimensiones más proclives a la apertura y a la problematización 

en relación con las nociones presentadas atendiendo a que, tal como expresara el filósofo 

marxista Michael Löwy (2003), “los conceptos de Benjamin no son abstracciones metafísicas: 

están relacionados con experiencias históricas concretas” (p. 43).   

Desde una perspectiva afín a la relación entre literatura y filosofía, la pensadora francesa 

contemporánea Gagnebin (1999) planteaba que los interrogantes en torno a cómo contar la 

historia, quién la cuenta y desde dónde, estaban en el germen del pensamiento político y ético 

benjaminiano en tanto estos interrogantes no podrían considerarse por fuera de las relaciones 

establecidas entre las nociones expresadas en esta introducción. Esto no hace más que afirmar 

la voluntad de considerar a Benjamin ya no como un autor que más de una vez ha sufrido con 

injusticia los motes de ser un pensador marginal, sino como un pensador lúcido, consciente de 

su época y de su rol en ella: un pensador del exilio. 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

4 

2. Experiencia, ¿clausura? y temporalidad 

Una primera consideración en relación con cuáles serían aquellas caracterizaciones 

constitutivas de la noción benjaminiana de experiencia sería la de considerar, en primera 

instancia, que la experiencia benjaminiana debe ser, ante todo, una experiencia comunicada.  

Al respecto, su obra “Experiencia y pobreza” (1989b) entrama su pensamiento filosófico 

como parte emergente en el proceso de reflexión sobre la propia coyuntura política e histórica, 

atendiendo tanto a los eventos vividos en la primera guerra mundial como también al ascenso 

del nazismo en el poder. En este sentido, tal como señala Staroselsky (2020), dar cuenta del 

empobrecimiento de la experiencia es un modo de dar cuenta de aquello que amenaza y de 

aquello que es puesto bajo amenaza en un momento histórico dado.  

Asimismo, es también un texto clave donde aparece esa relación nodal entre experiencia y 

comunicación. Al respecto, tal como plantea Cabrera Sánchez (2017) en el análisis de dicha obra, 

la imposibilidad de la comunicación producida por la imposibilidad de narración de la experiencia 

generaba un efecto de aislamiento, una ausencia del vínculo intersubjetivo. Así, el autor señala, 

“si la experiencia se inscribe en el desarrollo individual, la narración se agota porque no puede 

comunicar más la experiencia ni puede convertirla en el modo como los seres humanos 

acontecen críticamente en el mundo” (2017, p. 18). En este mismo sentido, Staroselsky (2020) 

señala que “se revela así que, para Benjamin, una experiencia no es cualquier vivencia subjetiva, 

ni cualquier encuentro con el mundo, sino que implica una elaboración de ese material en la 

forma de un relato significativo para otros” (p. 11).  

A partir de estas consideraciones, es posible sostener que su condición de ser comunicada 

implicaría a priori que la misma no quede afincada en el sujeto, sino que adquiriera un carácter 

intersubjetivo que le permite hacerse transmisible y compartida. Tenemos aquí la primera 

consideración de la experiencia para Benjamin: para ser tal necesita ser comunicada y para ser 

comunicada se plantea la necesidad de que alguien pueda transmitirla, alguien pueda receptarla 

y que se den las condiciones para que la transmisión sea posible, lo cual implica una íntima 

relación entre experiencia y lenguaje (Pellerano, 2008) y atender a la narratividad en tanto la 

“facultad de intercambiar experiencias” (Vignale, 2011, p. 12),2 lo cual implica la transmisión del 

boca en boca, de generación en generación, de unos a otros.  

 
2 Vignale (2011) realiza su planteo en torno a la relación entre experiencia y lenguaje abriendo otra dimensión de la 

discusión que toca centralmente al pensamiento benjaminiano que refiere a la relación entre judaísmo y lenguaje. En 

relación con ello, Vignale expresa “la relación entre las palabras y las cosas se vuelve, permítasenos la expresión, 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

5 

Benjamin (1989b) plantea estas cuestiones por vía negativa, señalando las condiciones en las 

que la experiencia no llega a consumarse porque quien debiera transmitirla, enmudece. Esto, de 

hecho, es para Benjamin uno de los efectos del avance del fascismo y del nazismo en la Europa 

de aquellos años, donde el terror, la muerte y la guerra son acontecimientos que devienen en el 

silencio sobre aquello que pareciera no poder ser narrado, ni transmitido. De este modo, al 

quedar el sujeto silenciado no hay quien lo escuche y las condiciones de esa transmisión se ven 

trastocadas por las circunstancias que los acontecimientos políticos disponen. Así, Benjamin 

expresa una “caída”, una “clausura” de la experiencia en tanto experiencia comunicable a raíz de 

los acontecimientos producidos durante la Primera Guerra Mundial, vinculando dicha “clausura” 

con lo que denomina como el “fin del arte de narrar”, a saber: 

La cosa está clara: la cotización de la experiencia ha bajado y precisamente en 

una generación que de 1914 a 1918 ha tenido una de las experiencias más 

atroces de la historia universal. Lo cual no es tan raro como parece. Entonces 

se pudo constatar que las gentes volvían mudas del campo de batalla. No 

enriquecidas, sino más pobres en cuanto experiencia comunicable (Benjamin, 

1989b, p. 167) 

Frente a la atrocidad de la guerra deviene una “pobreza de la experiencia”, una terminalidad 

de la misma que se manifiesta en la imposibilidad de ser narrada. Paradójicamente esta “pobreza” 

proviene no de una carencia de acontecimientos, sino de un suceso extremo que rebasó las 

posibilidades de conceptualización y transmisibilidad, como si se tratase paradójicamente de una 

pobreza dada por el exceso de la experiencia vivida. Decir que la “experiencia ha bajado” remite 

a que ha perdido el carácter de comunicabilidad anulando la dimensión intersubjetiva que 

permite que la experiencia pueda salir de la intimidad del sujeto, eliminando así la existencia de 

un espacio común propio de la experiencia que es transmitida, recibida y compartida.  

Adentrarnos en la cuestión de la caducidad de la experiencia, implica detenernos en la noción 

de terminalidad o caducidad en el pensamiento de Benjamin, atendiendo a que la experiencia 

para nuestro autor siempre refiere a priori a una dimensión pretérita en donde se efectiviza una 

relación entre pasado y presente (Pittaluga, 2023). Me interesa particularmente el planteo 

realizado por la filósofa Luciana Espinosa (2016), quien señala que las lecturas habituales sobre 

Benjamin consideran como uno de los ejes de su pensamiento a la experiencia desde su 

 
“mágica”, en tanto el nombre que el hombre da a la cosa depende de la forma en que la cosa se comunica con él. De 

este modo, Benjamin parece mostrar una relación con el lenguaje de epifanías, de apariciones. El nombre o la palabra 

es aquello que hace que la cosa se nos muestre, nos aparezca. (…) esta revelación de las cosas en el lenguaje es lo 

que permite que tengamos experiencias, que acontezca para nosotros lo inesperado, lo innominado” (2011, p. 10).  



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

6 

imposibilidad o desde su fin. Es decir, el análisis de la experiencia en Benjamin se produce a partir 

de considerar su pobreza o la imposibilidad de su existencia. Espinosa invierte este planteo ya 

que comprende que la sentencia de terminalidad de la experiencia podría ser reinterpretada no 

ya en términos del “fin de la experiencia”, sino más bien como cierta “experiencia del fin” en 

determinadas condiciones históricas. En palabras de Espinosa, “la experiencia en tanto la 

“dilatación de su fin como modo propio de su darse. (…) se trata, más bien, de concebir una 

“experiencia del fin” y no de sentenciar el fin de la experiencia” (2016, p.372). 

El contexto de producción de Benjamin no sólo se encuentra signado por cuestionamientos 

hacia corrientes de pensamiento establecidas, sino que en cuanto a las condiciones concretas de 

existencia se produce una incertidumbre en el tránsito de aquello “que era” antes de la llegada 

de Hitler al poder, hasta aquello que “ya no es” y demandó nuevas respuestas a nuevas y viejas 

preguntas. Ese tránsito es lo que según la autora definirá la noción de experiencia en Benjamin 

en relación con cierto modo de concebir la temporalidad. Al ser un tránsito, constitutivamente 

implica movimiento y apertura.  

Esta noción de la temporalidad, al provenir del tránsito de “lo que era” a lo que “ya no es 

más”, implicaría una sucesión pendular generando la existencia de cierto lazo, un vínculo no 

finalizado entre el pasado y el presente que posibilitaría poder pensarnos históricamente.  

En la Tesis XIV se expresa: “La historia es objeto de una construcción cuyo lugar no está 

constituido por el tiempo homogéneo y vacío, sino por un tiempo pleno, ‘tiempo-ahora’”. 

(Benjamin, 1989a, p. 188), mientras que en el análisis realizado por el filósofo español Manuel 

Reyes Mate (2009) se menciona que para Benjamin “la meta del presente es rescatar ese ahora 

del pasado, por eso se puede decir que la meta es origen, es decir, consiste en cargarse del 

origen y traerlo al presente” (p. 225). 

Esta tesis resulta relevante para nuestro planteo, ya que hay un pasado que debe ser traído 

al presente y que en ese acto se genera el lazo que los une, focalizando en que el origen es un 

tiempo que tiene más que ver con el “todavía no” que con el “ya no más”. Ese “todavía no” es 

la expresión del carácter abierto, la posibilidad de lo que aún no ha sucedido pero que podría 

suceder. Esa interpretación en torno al pasado genera consecuencias prácticas ligadas a la 

posibilidad de relectura de los sucesos del pasado, una “historia a contrapelo”, y consecuencias 

del orden de lo político vinculadas a los actos de justicia.  

En relación con la noción de temporalidad, aquello que viene del pasado para ser resignificado 

en el presente estaría constituido por la continuidad de una serie de saberes prácticos –que 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

7 

Benjamin denomina como “tradición”- cuya transmisión permitiría la reproducción a futuro de 

ciertos modos de vida presentes. En términos de Espinosa (2016), esto implicaría que 

el tiempo, sin la posibilidad de ser articulado significativamente, carece de 

relevancia para el ámbito propiamente humano: la experiencia exige por lo tanto 

la reproducción de los modos de darse y de las formas de significarse de lo real 

para poder permitir al hombre continuar operando prácticamente en él. Sin 

embargo, lo que ha sucedido a comienzos del siglo pasado es que, producto de 

las modificaciones en las condiciones materiales de existencia, este lazo se 

debilitó y por eso Benjamin afirma que la experiencia ha quedado puesta en 

duda y su funcionalidad, cuestionada. (Espinosa, 2016, p. 373) 

Atendiendo a esta noción de temporalidad, la autora llama la atención sobre la importancia 

de volver a pensar en torno a la categoría benjaminiana de origen para exponer el esquema de 

una temporalidad para la cual en el presente hay elementos del orden de lo que “ya ha sido” 

pero también de lo que aún no tuvo lugar, una mirada que imposibilita pensar los hechos como 

intrínsecamente clausurados: “el origen, afirma Benjamin, no se pone de relieve en la evidencia 

fáctica, sino que concierne a su prehistoria y posthistoria” (Espinosa, 2016, p. 380). 

Retomando nuestros argumentos, la noción de experiencia benjaminiana que nos interesa 

posee dos condiciones: la necesidad de ser considerada en términos de una intersubjetividad 

que permita volverla comunicable y la relevancia de interpretarla a la luz de una noción de la 

temporalidad que se presenta como posibilidad y apertura, que remite a una noción de origen 

que no es estática ni acabada. 

Otra dimensión constitutiva de la experiencia, tal como señalara antes, remite a la 

comunicabilidad de esta. Adentrarnos en la noción de comunicabilidad implica comprender los 

modos en los cuales la intersubjetividad se torna una clave de la experiencia benjaminiana. El 

camino que toma nuestro autor en relación con la comunicabilidad es a partir de definir a la 

narración como una praxis social, en tanto que lo que “expresa es menos su calidad estética que 

sus alcances políticos y éticos” (Oyarzun en Benjamin, 2008, p. 8).3  

Las nociones de experiencia, narración, praxis social y comunicabilidad comienzan a 

interconectarse constituyendo un núcleo de sentido. La experiencia posee dentro de sus 

dimensiones a la comunicabilidad, que posibilita y es posibilitadora de la experiencia. La 

 
3 Aquí es importante señalar que el filósofo chileno Pablo Oyarzun ha dedicado distintos trabajos sobre la noción de 

experiencia benjaminiana, mencionando por ejemplo que la misma pareciera contar con determinados elementos 

heredados de distintas tradiciones filosóficas. Menciona que “singularidad, inanticipabilidad y testimonialidad: tal sería 

un posible catálogo de los rasgos determinantes del concepto heredado de experiencia” (Oyarzun, 1999, p. 214). 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

8 

comunicabilidad se entiende como aquello que hace a la experiencia ser lo que es. Así, lo 

comunicable se constituye en un espacio en común con los otros, lo cual supone la posibilidad 

del encuentro intersubjetivo. La noción de experiencia acaba siendo el punto de intersección de 

la temporalidad, de la comunicabilidad, la intersubjetividad. Los sujetos de esa intersubjetividad 

que importan a Benjamin, en parte por su tradición marxista, son los oprimidos, vencidos, 

silenciados, marginados, siendo sobre los cuales focaliza su análisis.  

Las experiencias que interpelan a Benjamin no consisten en todo el abanico de experiencias 

posibles por las que atraviesan los hombres a lo largo de la historia de la humanidad, sino más 

bien la experiencia de aquellos que poseen la “felicidad frustrada”, pendiente. Es en este registro 

de la experiencia donde Benjamin rescata la importancia de rememorar, la importancia de la 

noción de memoria para abordar esas experiencias frustradas de las víctimas (1989a). 

3. Memoria y experiencia 

Retomando lo expresado, las experiencias que interesan a Benjamin son la vivenciadas por 

los sujetos que poseen la “felicidad frustrada”, pendiente. Aquí Benjamin rescata la importancia 

de rememorar para abordar esas experiencias frustradas de las víctimas. Al respecto, Reyes 

Mate menciona que para Benjamin “no hay futuro para las víctimas, solo la conciencia del hombre 

que les sobrevive puede cambiar la idea que nos hacemos de ellas” (2009, p. 74). El modo en el 

cual podrían volver al presente actualizando el pasado en el ahora es por el ejercicio de 

conciencia y memoria que los hombres realizan sobre hechos del pasado. 

En reiteradas ocasiones Benjamin refiere a quienes son aquellos sujetos cuyas experiencias 

pueden ser comprendidas a partir de esta lógica de sentido, señalando que “La clase que lucha, 

que está sometida, es el sujeto mismo del conocimiento histórico” (Benjamin, 1989a, p. 186). La 

historia que cobra relevancia para el pensamiento benjaminiano es aquella que ayuda a 

comprender lo que sucede en el presente, y para descubrir el sentido que dicha historia posee, 

es necesario que lo haga quien tenga la experiencia de la lucha, la violencia y la opresión.  

Reyes Mate (2009) señala que Benjamin no está pensando en algo como la revolución, sino 

que su intención radica en lograr comprender el presente, lo cual podría hacerse solo a través 

de que ciertos sujetos narren determinado tipo de experiencia del pasado. Así, el sujeto de la 

historia que interesa a Benjamin se encuentra íntimamente relacionado con el sufrimiento y con 

la experiencia de la debilidad, siendo aquel que conocería de primera mano “la gravedad de la 

situación” (Reyes Mate, 2009, p. 202). De este modo expresa una cuestión que será puerta de 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

9 

acceso a la noción de narración, señalando que para Benjamin “los vencidos transmiten de 

generación en generación a través de sus leyendas y sus cantos, sus experiencias dolorosas, hasta 

el momento en el que el canto y el relato se traducen en acción política” (2009, p. 204). 

Considerando que la noción de experiencia se presenta como un punto de intersección que 

conjuga pasado, presente y futuro dando lugar a una noción de la temporalidad pensada y vivida 

como apertura, Benjamin introduce a la memoria para indagar cómo ese vórtice temporal trae 

ese pasado al presente. Desde el momento mismo en que el pasado no se presenta como 

exclusivo de la ciencia histórica sino también de la recordación, la memoria es la encargada de 

“abrir expedientes que la historia da por archivados” (Reyes Mate, 2009, p. 75). Reyes Mate 

plantea que Benjamin es claro en este punto, considerando que “la memoria de las injusticias 

pasadas proporciona una experiencia singular: no nos permite cerrar los oídos a los gritos de las 

víctimas que claman por sus derechos, aunque no podamos recurrir a las respuestas que dan los 

creyentes” (2009, p. 75). 

Dado que el ejercicio de memoria actúa como resistencia en tanto y en cuanto escucha la 

palabra de los oprimidos y trae al presente lo doloroso de las circunstancias vividas, será allí 

donde existirá la posibilidad de apropiarse de un núcleo de verdad de la realidad y de que la 

memoria de esta manera haga justicia. De igual modo atendiendo al planteo de Löwy (2003), la 

experiencia que interesa a Benjamin, que reconoce como auténtica, es aquella que justamente 

se funda “en la memoria de una tradición cultural e histórica” (p. 29), lo cual implica un proceso 

de recordación -y de resistencia- y no un actuar automatizado que no implica posibilidad alguna 

de resistir ni de recordar.  

Retomando la temporalidad señalada por Espinosa (2016), el presente, el pasado y el futuro 

interactúan entre sí en aquello que trae y que habilita la experiencia. Con esa operación Benjamin 

no refiere a que su interés esté centrado en el pasado, sino que aquello que se pone de manifiesto 

por las experiencias de los vencidos son aquellos elementos que han quedado interrumpidos, 

inconclusos, frustrados. Es partiendo de esta premisa que Benjamin sostiene que la noción de 

experiencia implica conjugar los elementos que hacen a “la dispersión de la vida” en una unidad 

a la que se llega no por un esfuerzo de la voluntad sino por el fracaso del proyecto inicialmente 

diseñado. 

La noción de experiencia que el autor rescata refiere al fracaso en tanto dicho proyecto –la 

modernidad- implicó víctimas y oprimidos, frustrados e infelices, quienes a su vez son aquellos 

que posibilitan la existencia de la experiencia en los términos desarrollados hasta aquí. 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

10 

Continuando con este argumento, Reyes Mate (2009) comprende que para Benjamin, 

Si somos responsables con las generaciones pasadas es (…) porque nuestro 

presente está construido sobre sus espaldas. Hay una continuidad entre los que 

lucharon en el pasado por la democracia y la democracia actual (…) sin la 

memoria y el reconocimiento de esas muertes, nunca entenderemos lo que 

ahora disfrutamos. La felicidad no nace de una reflexión metafísica, sino de la 

conciencia histórica. (p. 79) 

Encontramos entonces una noción de experiencia que no necesariamente se comprende 

como clausura, sino que se refiere y se significa en concordancia con las nociones de 

temporalidad e historia trabajadas por nuestro autor. Es una experiencia que se lee como una 

experiencia del fin, de lo inacabado, de lo inconcluso, y es justamente allí donde radica la 

posibilidad de una acción política que puede dar cuenta de un proyecto fracasado e inacabado 

en el pasado y sobre el cual nos corresponde volver a través de la experiencia de las víctimas y 

los oprimidos. Serán esos sujetos entonces quienes en ese acto mismo de comunicar y compartir 

la experiencia generen las condiciones de posibilidad de la intersubjetividad y la interacción que 

permite que esa experiencia del pasado adquiera existencia y relevancia en el presente, para 

gestar también prácticas en el futuro. 

Asimismo, Benjamin se plantea la tarea filosófica de construir un concepto superior de 

experiencia. La totalidad de la experiencia debe incluir todos los desechos de la “ciencia de la 

experiencia” tale como los momentos vitales extremos o marginales -muerte, dolor, olvido, 

injusticia-.4 

Otra dimensión que no podemos dejar de considerar en torno al concepto de experiencia 

de Benjamin, tiene que ver con las visiones teológicas que el autor congenia y entrelaza con los 

demás tópicos de sus investigaciones. 

 
4 En este sentido, atendiendo al trabajo de la filósofa argentina Florencia Abadi (2014), el surrealismo le ofrece a 

Benjamin elementos para ampliar la noción de experiencia. Benjamin elabora una crítica a la noción de experiencia de 

Kant que es la misma realiza a la Ilustración, donde la experiencia pareciera estar vacía de contenido. Según Abadi 

(2014), en Benjamin es posible delinear también una crítica sobre el sujeto kantiano y su noción de lenguaje. En este 

sentido, el lenguaje consiste en el médium (ámbito) del conocimiento, no en un mero instrumento de comunicación 

del sujeto. Y según afirma en un fragmento próximo, la filosofía es “experiencia absoluta deducida de manera 

sistemático-simbólica como lenguaje” (p. 57). Visto así, la filosofía sería una “experiencia absoluta deducida de manera 

sistemático-simbólica como lenguaje”. En esta relación que Benjamin construye entre lenguaje y experiencia, 

desplazaría la conciencia empírica como fundamento del conocimiento. En relación con el trabajo que realiza Benjamin 

sobre el surrealismo como dimensión que permitiría perfeccionar la noción de experiencia, la fantasía o la alucinación 

propias de esta vanguardia serán consideradas productivas para pensar el concepto de experiencia que debe 

construirse (Abadi, 2014, p. 59).  



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

11 

Siguiendo a Reyes Mates (2009) en sus comentarios a las tesis benjaminianas sobre el 

concepto de historia, la pregunta que Benjamin se hace sobre la teología, no refiere 

necesariamente a la existencia de Dios, pregunta que para el filósofo compete al ámbito de la 

religión, sino que su interés por la teología, al menos desde la perspectiva que nos interesa 

sostener aquí, refiere a que en ésta se encuentra inscripta en parte la historia del hombre, una 

historia que es definida por nuestro autor como el cúmulo de experiencias que el hombre ha 

tenido a lo largo de su vida (p. 53).5  

Considerando que la pregunta benjaminiana invita a pensar al impacto del fascismo en las 

experiencias de los sujetos que atravesaron por esos acontecimientos y las experiencias que de 

ello devinieron (Benjamin, 2009), es que Benjamin plantea la relevancia de reflexionar sobre 

aquellas generaciones que han experimentado los acontecimientos más atroces del último siglo 

comprendiendo que sean aquellas las que se vuelvan mudas, dejando al descubierto una crisis de 

la comunicabilidad de lo experimentado y en el basamento de la acción política que implica la 

interacción y la intersubjetividad. 

En relación con estas experiencias y en vinculación con la acción política, tal como plantea 

Frajman Lerner (2003) cada generación, para Benjamin, posee de algún modo su fuerza mesiánica, 

la cual se refleja 

en la capacidad por re-escribir la historia, entendida como la liberación de las 

barbaries de la civilización y de la autoridad. Para re-escribir la historia se debe 

romper con los fetiches, los rituales y las religiones que la envuelven (…) La 

fuerza mesiánica de cada generación, según Benjamin, busca la esperanza en el 

pasado firmemente convencida de que ni los muertos estarán a salvo del 

enemigo que manipula la historia y la esclaviza a tradiciones y dogmas. (p. 75) 

Es esa misma noción de experiencia y las expresiones comunicables de ésta en las voces de 

los oprimidos, lo que incorpora la noción y la importancia del rememorar como práctica social 

y política, necesaria para que esta conjugación de tiempos sea posible. 

Resulta relevante la posibilidad de trabajar en dos líneas de análisis no ajenas a los modos de 

comprensión en Benjamin sobre estas temáticas aquí desplegadas. Una corresponde a poder 

 
5 En relación a este punto, encontramos en el trabajo de Yvonne Le Meur (2011) una referencia a que “la búsqueda 

de Benjamin destaca por su intenso anhelo de reunir lo aparentemente separado, de vadear la brecha que el empirismo 

abriera entre lo material y lo espiritual, el yo y el otro, lo sensual y lo supra temporal, de manera que ni Dios ni el ser 

humano son objeto o sujeto de la experiencia y que la meta consiste en buscar la esfera autónoma propia del 

conocimiento en que este concepto –el de experiencia- ya no se refiera en modo alguno a la relación entre dos 

entidades metafísicas” (p. 10) 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

12 

trazar una genealogía de los estudios de memoria influenciados por la perspectiva de Benjamin. 

La otra se centra en volver a los debates en torno a la noción de experiencia y su relación con 

la noción del testimonio y del testigo, figuras ambas que han sido en nuestras latitudes trabajadas 

a partir de las experiencias vividas a raíz de la última dictadura cívico militar argentina -

1976/1983- y que han generado fructíferos debates en relación con la palabra de los 

sobrevivientes, sus posibilidades –y sus imposibilidades narrativas- en los juicios a los genocidas 

realizados en el Siglo XXI en nuestro país.  

Resta ahora comprender de qué maneras y en qué sentidos es posible leer en Benjamin el 

núcleo de relación entre experiencia y narración tanto como una praxis social, como también 

desde la perspectiva de una teoría crítica con y hacia la modernidad en la que se esboza la 

presencia de la justicia en la experiencia comunicable de la narración. 

4. La narración en Benjamin 

Tal como mencionara en el primer apartado, las vinculaciones entre las nociones de 

comunicabilidad y de intersubjetividad son nodales para la comprensión del sentido que Benjamin 

le otorga a la experiencia y las que tejen el hilo conductor con otra categoría central para el 

análisis: la narración, cuya esencia es su carácter relacional, y en particular, la consideración de 

la narración oral como modo de transmisión de la experiencia (Pittaluga, 2023; Honold, 2014). 

Una vía de entrada para su comprensión se encuentra en el análisis que realiza Reyes Mate (2009) 

en torno a la Tesis I de Benjamin. Allí señala que para el pensamiento benjaminiano, 

La tarea de la filosofía es descifrar en el lenguaje todo lo que en él han 

depositado la vida del hombre y del mundo. Las palabras son las cicatrices de 

una historia que solicitan la atención del filósofo porque le va la vida en ello. El 

filósofo se convierte en trapero que recoge desechos y sobras porque les 

reconoce un valor teórico. (Reyes Mate, 2009, p. 54) 

En esta cita se esboza una definición de las palabras y el lenguaje concibiendo que los filósofos 

deben prestar atención a leer el lenguaje y las palabras dado que allí se encuentran las marcas de 

lo acontecido y se resguardan los sucesos de la historia. Considerando a Benjamin como un 

pensador para el cual el lenguaje y las palabras son claves para comprender el mundo social y 

político de los sujetos, nos remitiremos a reflexionar en torno a la polisemia que la noción de 

narración supone. 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

13 

Benjamin especifica que el concepto de narración, a diferencia de lo que sucede por ejemplo 

con géneros como la novela, debe comprenderse como una “práctica artesanal” ligada a la 

tradición cuya materia prima es la transmisión de la experiencia (Benjamin, 2008). La narración 

sería aquel locus donde se explicita la irreductibilidad de la diversidad, la dimensión donde las 

singularidades se expresan y cobran sentido. Será en ese poner en evidencia a las particularidades 

donde se produciría lo que Benjamin denomina justicia considerando que “el narrador es la figura 

en la que el justo se encuentra consigo mismo” (Benjamin, 2008, p. 96).  

Esta distinción se constituye como un indicio para comprender la dimensión política que 

adquiere el pensamiento benjaminiano y que refiere al modo de definir la narrativa, atendiendo 

a la consideración de la existencia histórica de una multiplicidad inherente a los sucesos políticos 

a partir de reconocer la presencia de singularidades que por el mismo relato de los vencedores 

queda silenciada. En este sentido es interesante mencionar que esta distinción de géneros realiza 

también una diferenciación entre la práctica artesanal de la narrativa y el conocimiento científico 

o aquello que solamente provee información y que no hace más en ese sentido que mantener al 

receptor pasivo (Weber, 2014).  

La filósofa argentina Anabella di Pego (2014) señala que en Benjamin se genera una 

ambivalencia en relación con la noción de narración que podría resolverse si distinguimos 

determinadas formas de manifestación moderna de la misma –tales como la historiografía, la 

novela y la información periodística- de la narración oral y de una nueva forma no convencional 

que inspirada en ésta última recrea sus impulsos fundamentales para dar cuenta de la 

fragmentación de la experiencia bajo las condiciones de producción capitalista.  

Cuando Benjamin (1989b) vincula una “clausura” de la experiencia con el “fin del arte de 

narrar”, señala: 

La cosa está clara: la cotización de la experiencia ha bajado y precisamente en 

una generación que de 1914 a 1918 ha tenido una de las experiencias más 

atroces de la historia universal. Lo cual no es tan raro como parece. Entonces 

se pudo constatar que las gentes volvían mudas del campo de batalla. No 

enriquecidas, sino más pobres en cuanto experiencia comunicable (p. 167) 

De manera que cuando Benjamin proclama que “el arte de narrar llega a su fin” se refiere a 

la narración oral con su impronta artesanal; pero entendemos que esto no implica el final de 

toda forma de narración, sino a “la reconfiguración de las posibilidades de la narración que, 

recuperando ciertos elementos de la tradición oral, revoluciona la forma narrativa misma” (Di 

Pego, 2014, pp. 167-168). Esa es la narración que Benjamin pretende articular con su noción de 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

14 

experiencia y justicia, una narración oral que irrumpe en los cánones establecidos de los diversos 

géneros narrativos convencionales. Cabe destacar que en la perspectiva de Di Pego (2014), el 

pensamiento benjaminiano plantearía que 

El narrar todavía perdurará. Pero no en su forma ‘eterna’, en la secreta, 

magnífica calidez, sino en formas descaradas, atrevidas, “de las que aún no 

sabemos nada”. A partir de esto, consideramos que, si bien Benjamin anuncia 

que “el arte de narrar ha llegado a su fin”, se refiere a la forma tradicional de la 

narración oral; y, aunque ésta se extinga en apariencia, procura al mismo tiempo 

delinear cómo sería posible recuperar una forma transfigurada de narración que 

permita dar cuenta de la moderna fragmentación de la experiencia. (p. 141) 

Es en los intersticios de esa fragmentación de la experiencia en la cual asoman las 

singularidades y esa diversidad de sujetos, acontecimientos y sentidos de los que hablábamos 

antes. 

La importancia de lo dicho hasta aquí radica en delinear dimensiones constitutivas de la 

narración que posibilitan comprenderla como condición de la experiencia y como un modo 

posible de práctica política ejercida por los sujetos oprimidos. En primera instancia la narración 

se constituye como una práctica social –dado que es intersubjetiva porque debe ser comunicable 

para poder transmitir la experiencia que dicha narración vehiculiza- que genera sentidos 

comunes y compartidos. Ello implica que nada está terminado o clausurado definitivamente, sino 

que por el contrario adquiere la posibilidad de reactualizarse mediante los sentidos que se 

generan cuando la narración transmite la experiencia y la hace comunicable y compartida. 

Atendiendo a estas premisas sostenemos que la narración en Benjamin es apertura, espacio 

de encuentro, práctica social y movimiento, generando una dinámica donde se reactualizan y 

configuran experiencias cada vez que es narrada y oída. Veíamos que las experiencias que 

resultan relevantes a la hora de pensar en la posibilidad o -imposibilidad- de su narración refieren 

a las experiencias de los oprimidos, para los cuales la felicidad se ha vuelto una promesa 

irrealizable y para los cuales el pasado debe ser traído al presente en la posibilidad misma que 

de hecho ofrece la narrativa. Esta dimensión es referida por Benjamin (1989b) en relación con 

la importancia de rescatar estas narrativas frente a aquellas que se han realizado a lo largo de la 

historia sobre los eventos de la sociedad y la cultura tal como las conocemos hoy y que han sido 

expresadas por los “vencedores”. En la Tesis VII Benjamin plantea que 

La naturaleza de esa tristeza se hace patente al plantear la cuestión de con quién 

entra en empatía el historiador historicista. La respuesta es innegable que reza 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

15 

así: con el vencedor. Los respectivos dominadores son los herederos de todos 

los que han vencido una vez. (1989b, p. 181) 

Aquí la operación que Benjamin realiza consiste en introducir una dimensión del orden de lo 

metodológico que refiere a la posibilidad de leer la historia “a contrapelo” lo cual genera una 

serie de consecuencias. Es el análisis realizado por Reyes Mate (2009) sobre esta tesis, la lectura 

a “contrapelo” refiere a que si pretendemos profundizar en el conocimiento de la historia sin 

dejar nada silenciado de esa narrativa, debemos atender a lo despreciado por la historia canónica 

(p. 141) que ha sido narrada por los vencedores, quienes han omitido que cualquier documento 

de cultura ha implicado un documento de barbarie, es decir, cualquier narración generada por 

los vencedores implica que ha habido una experiencia de los vencidos que no ha llegado a ser 

narrada. Lo que Benjamin pretende decir no es que necesariamente la cultura se deba 

comprender a priori como barbarie, sino que en la cultura radica siempre un germen de ésta.  

En este sentido el pensamiento benjaminiano expresa que la pretensión consistirá en la 

posibilidad de construir una historia que logre trascender a aquella contada solamente por los 

vencedores y que a su vez permita que “el vencido puede por tanto convertir la experiencia 

frustrada en expectativa de la historia” (Reyes Mate, 2009, p. 137). 

Este elemento es clave para comprender la relevancia que tiene en Benjamin la 

comunicabilidad de la experiencia a través de la narración ya que es ese momento de apertura 

en la narrativa lo que posibilita constituir esa noción de experiencia como posibilidad de 

conocimiento de la propia historia, poniendo de relevancia aquello que ha quedado silenciado a 

favor de una historia narrada por los vencedores. A su vez evidencia la importancia que la 

oralidad posee en la posibilidad de recolectar los testimonios que den cuenta de esas historias 

de los vencidos inclusive frente a la hegemonía de la palabra escrita, la cual para Benjamin también 

es prerrogativa de los dominadores. 

Ahora no es menor señalar algunas cuestiones que permiten comprender la importancia del 

lenguaje en el pensamiento benjaminiano y que aparecen expresadas por ejemplo en la Tesis XIV: 

“La historia es objeto de una construcción cuyo lugar no está constituido por el tiempo 

homogéneo y vacío, sino por un tiempo pleno, “tiempo – ahora” (Benjamin, 1989a, p. 188). 

Aquí se expresa que el trabajo de actualizar el pasado en el presente implica un proceso de 

depuración lingüística comprendida tanto como un asunto estético y epistemológico, como 

también un acto moral correspondiente al hecho de que el nombrar las cosas por su nombre, 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

16 

poder leer la historia a contrapelo, implicaría un ejercicio de la justicia en tanto que se vive en 

injusticia cuando lo único narrado es lo significado por los vencedores.  

Reyes Mate (2009) señala que en este acto Benjamin estaría abogando por construir una 

teoría del lenguaje ligada a una teoría moral en la que el lenguaje equivaldría de hecho a la verdad, 

significando por ello que el hombre y el mundo deben ser entendidos como textos que funcionan 

con la lógica del lenguaje, donde la verdad del hombre y del mundo tiene que atender, igual que 

el lenguaje, al origen y a la meta (p. 228).  

La noción de origen a la que refiere Benjamin y que Reyes Mate rescata implica un origen que 

se reactualiza –como vimos en relación con la temporalidad- y conlleva novedad. La operación 

que Benjamin realiza vincula esa noción de origen que se expresa en el lenguaje a través de la 

posibilidad de la narración con un concepto que ya aparecía en relación con la experiencia: la 

memoria. Incorporarla a la narración benjaminiana implica que volver al origen referirá a tomar 

conciencia y reflexionar en relación con las exigencias y necesidades de evidenciar las esperanzas 

de justicia de un pasado frustrado y que es dado por clausurado, considerando que en Benjamin 

esta clausura no es total, sino que implica reactualizarse en el presente a través de la “lectura a 

contrapelo”. 

Antes de adentrarnos en la cuestión de la memoria como encuentro de la narración, la 

experiencia y la justicia, interesa detenernos en otra referencia que encontramos en Benjamin 

en relación con la noción de justicia y que refiere a la figura del detective (Lindig, 2014). Esta 

figura interpretativa es señalada por Benjamin en sus textos sobre Baudelaire. Al respecto, la 

filósofa mexicana Erika Lindig refiere que   

Se trata de una historia de detectives invertida: las imágenes dialécticas 

benjaminianas son figuras (indicios) que hablan, en efecto, de un crimen, pero 

no de un crimen consumado, sino de un crimen en el ahora de su interpretación. 

Son capaces de hacer justicia, porque al ser empleadas o interpretadas dan voz 

a la expresión de las experiencias que han sido, y que fueron excluidas de las 

historias oficiales, pero sobre todo porque permiten dar cuenta del crimen 

actual. En los textos sobre Baudelaire del método constructivo de Benjamin, el 

crimen es la pobreza de experiencia de la modernidad capitalista, con todas las 

formas de violencia que esta nueva configuración de la experiencia trajo consigo. 

(Lindig, 2014, pp. 219-220)  

Es interesante notar cómo en una misma operación la autora pone en relación la noción de 

justicia con la de experiencia sosteniendo que la primera responde a la posibilidad de hacer 

evidente aquellas experiencias que han configurado el pasado –y que configuran al presente 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

17 

desde su ausencia- y que no han sido narradas en la versión de la historia sostenida por los 

dominadores en el tiempo presente. Eso es lo que constituye un crimen, la injusticia de la no 

expresión que se vuelve un crimen actual, una noción del crimen que no refiere solo a la 

atrocidad de la primera guerra y de los albores de la segunda.  

Sobre ese punto avanzaremos ahora, las relaciones entre la noción de justicia, experiencia y 

narración atravesados por una noción que los constituye y que posibilita la lectura de esta 

relación: el concepto de memoria.   

5. La memoria como el encuentro de la narración, la experiencia y la justicia. 

Si hay una dimensión que ha atravesado las nociones trabajadas, ha sido el de la memoria. La 

memoria en relación con la experiencia, la memoria en relación con la narración y también la 

memoria como sinónimo de justicia y el olvido como sinónimo de lo injusto.  

No es menor considerar que en nuestras latitudes, en los años donde se fueron develando 

la ubicación de los centros clandestinos de detención resignificados luego como sitios de 

memoria y en las décadas en que se reabrieron los juicios por crímenes de lesa humanidad contra 

genocidas, los estudios en relación con la categoría de memoria hayan habilitado muchas de las 

recepciones de Benjamin con las que contamos en Argentina hoy. De igual modo, pensar estas 

conexiones analíticas nos remite nuevamente a considerar el vínculo entre memoria, justicia y 

comunicación, atendiendo a que la práctica de memoria que refiere indefectiblemente a la 

narración necesita de ser significada para y por otros, compartida en un proceso de configuración 

de lo intersubjetivo, donde la experiencia vinculada a esa narración adquiere sentido a partir de 

su condición de ser comunicable. Así, la memoria necesita ser comunicada, porque necesita ser 

traducida también como experiencia compartida, narrada, de unos a otros, de generación en 

generación. Y en ese acto, radica la justicia, trayendo el pasado al presente para hacerlo 

compartido y comunicable.  

En este entramado conceptual, la violencia adquiere también una dimensión a atender. Oberti 

y Pittalunga (2006) plantean que indagar en la relación entre experiencia, narración y violencia 

implica poder considerar las topologías. Y considerarlas significa hacerlo en relación con 

territorios que son leídos -y transitados- como topos de memoria. Al respecto, plantean que tal 

como lo señala Sigrid Weigel,  

Benjamin apela a distintas figuras, como aquellos registros topográficos o 

arqueológicos que en sus reflexiones constituyen una imagen del territorio de 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

18 

memoria; territorio compuesto por capas, estratos, rastros. En la utilización de 

una alegoría arqueológica para pensar la memoria-que conlleva un lugar central 

para la imagen de la excavación como actividad para recordar- Benjamin llama 

la atención sobre los caminos de búsqueda más que sobre lo que se encuentra. 

E insiste en la relevancia del lugar preciso del encuentro “quien solo haga el 

inventario de sus hallazgos sin poder señalar en qué lugar del suelo actual 

conserva sus recuerdos, se perderá lo mejor. Por eso, los auténticos recuerdos 

no deberán exponerse en forma de relato sino señalando con exactitud el lugar 

en el que el investigador se apoderó de ellos. (Oberti y Pittalunga, 2006, p. 196-

197) 

Siguiendo esa línea argumental,  

En el “Exposé de 1935”, Benjamin considera que las ruinas de la burguesía se 

vuelven una escritura de la memoria cuya legibilidad se asemeja al modelo 

freudiano de la memoria –recordemos aquí la importancia que tuvo en Benjamin 

la lectura de las obras de Freud, por ejemplo, en relación con la noción de 

trauma a la hora de considerar la imposibilidad de la narración de determinadas 

experiencias-. Ciertos símbolos del deseo del pasado del siglo XIX –como los 

pasajes, los salones de exposición o los panoramas- han sido arrasados por el 

“desarrollo de las fuerzas productivas”, y yacen abandonados, olvidados, aun 

cuando los monumentos que los representaron todavía no se han desintegrado. 

(Oberti y Pittalunga, 2006, p. 201).6 

La experiencia y la narración no son temáticas aisladas en Benjamin, sino que se encuentran 

en constante relación y como núcleo de un pensamiento ético e histórico y que además se 

presupone crítico de la época en la cual le toca ser protagonista. Esa noción de experiencia y 

ese concepto de narración se ponen en relación, plantea Espinosa (2016), bajo el elemento 

común del tiempo presente en el que se encuentran y se manifiestan. 

Lo mismo sucede con la justicia en tanto pueda ser entendida como memoria, donde existe 

la posibilidad de manifestarse en tiempo presente trayendo a colación un pasado que en su 

momento fue silenciado, ya sea por la imposibilidad de narrar de la víctima en tanto no había 

quien hiciera de esa trasmisión una experiencia común o ya sea porque dicha víctima ya ha 

 
6  Benjamin señala que estas transformaciones urbanas fueron importantes porque la asimilación del literato al 

capitalismo en gran medida pasó por las ciudades y los nuevos bulevares que se abrieron en el período del gobierno 

de Hausmann y dieron pie a ese “tipo social” que será central en su interpretación de Baudelaire: el flâneur. Esta 

expresión posiblemente la tomó del mismo Baudelaire, para quien el dandy surge en las épocas transitorias, en el 

momento de aparición de la democracia y desaparición de la aristocracia, cuando ésta ha venido a menos y por sus 

grietas brota esa minoría elegante, excepcional y orgullosa. Aun cuando esto no sea del todo exacto, lo que conviene 

destacar es que para Baudelaire “el dandismo es una actitud estética de oposición y rebeldía contra las coordenadas 

de la burguesía y la incipiente horma política de la democracia” (Gallegos, 2014, p. 33).  



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

19 

desaparecido físicamente. La justicia en ese sentido no se lee en términos de algo irrealizable, 

sino que adquiere su carácter específico en el ejercicio de traer al presente esas voces para 

poder decir aquello que nunca fue dicho. Así como la memoria era un concepto nodal que 

atravesaba transversalmente la articulación analítica de las nociones nucleares que hemos 

trabajado aquí, encontramos que Benjamin le añade un elemento que no estaba presente antes 

y que adquiere potencia puntualmente en la Tesis VI, cuando Benjamin expresa que 

Articular históricamente lo pasado no significa conocerlo «tal y como 

verdaderamente ha sido». Significa adueñarse de un recuerdo tal y como 

relumbra en el instante de un peligro. Al materialismo histórico le incumbe fijar 

una imagen del pasado tal y como se le presenta de improviso al sujeto histórico 

en el instante del peligro. (…) El don de encender en lo pasado la chispa de la 

esperanza sólo es inherente al historiador que está penetrado de lo siguiente: 

tampoco los muertos estarán seguros ante el enemigo cuando éste venza. Y 

este enemigo no ha cesado de vencer. (1989a, pp. 180-181) 

A lo que Benjamin refiere es que el sujeto en situación de peligro logra tener un registro de 

lo vivido distinto a aquellos que no la han experimentado y que la situación de peligro no implica 

solamente haber pasado en concreto por una riesgo específico, como el haber estado en un 

campo de concentración o la situación del exilio durante la Primera Guerra, sino que la situación 

de peligro vale para el sujeto que recuerda, que pretende hacer el ejercicio de memoria que 

deviene – o se corresponde- con un ejercicio de justicia. 

Aquí quedan en evidencia dos dimensiones complementarias: por un lado, considerar al 

ejercicio de memoria como una práctica contestataria del orden establecido y que pone en 

riesgo a quien lo hace, porque recordar implica traer al presente la voz de los vencidos lo cual 

atenta contra el statu quo. Asimismo, pone sobre relieve aquello que refiere al sujeto de esta 

“historia a contrapelo”, históricamente oprimido. El que ha vivido y continúa viviendo en peligro. 

Peligro que para Benjamin consiste en que la existencia se ve amenazada por algún tipo de 

violencia que corresponde a grupos, pueblos segregados, a sus ideas, sus conceptos, sus propias 

tradiciones. 

Estas líneas deben leerse pensando a Benjamin como un crítico de la cultura, lo cual se percibe 

en distintos pasajes de su obra poniendo en relieve distintas imágenes alegóricas, como la imagen 

del vagabundo, quien condensa en sí misma una serie de desplazamientos que refieren a la 

situación del marginado recordando además aquello de que “todo documento de cultura, lo es 

también de la barbarie”. 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

20 

En relación con el peligro que suponen los actos atroces de la guerra, Benjamin considera 

que luego de semejante muestra de la atrocidad humana, el peligro dejó de ser una probabilidad 

para volverse una posibilidad latente, real. La potencia de ello radica en comprender que, a pesar 

de que las condiciones históricas no siempre devengan en la existencia de campos de 

concentración o de centros clandestinos de detención, la ausencia de estos debe interpretarse 

como algo que de hecho podría volver a ocurrir. La ausencia de estas situaciones debe leerse 

como la posibilidad concreta de que algún día nuevamente se produzcan, no como la 

imposibilidad de que la humanidad vuelva a configurar esos niveles de crueldad. 

Sobre esto, Reyes Mate alerta al señalar que “la memoria, sin embargo, se niega a tomar lo 

que hay por toda la realidad, de esta realidad presente o aparente forma también parte lo 

ausente” (2009, p. 119). Es en ese sentido que Benjamin nos habla de la posibilidad latente de 

que algo que en apariencia está ausente pueda volverse una realidad concreta. Y la alerta sobre 

esa ausencia es parte indispensable de la realidad que se pretende traer al presente en pos de la 

justicia de los vencidos, es aquella que despierta el ejercicio de la memoria, volviéndose por ello 

peligrosa para la clase opresora. 

Del mismo modo en que la noción de memoria se condice con la noción de justicia trayendo 

al presente mediante la narración las experiencias del pasado de los vencidos, la noción de olvido 

se condice con la de injusticia señalando Benjamin que el olvido está conformado por dos 

dimensiones: una que refiere a la ignorancia y otra que refiere a la injusticia, donde el pasado no 

sólo que se desconoce, sino que no posee importancia por los sectores que escriben la historia. 

Esa noción del olvido significada por un pasado que se desconoce y que al desconocerse pierde 

importancia se refleja en que “mientras el enemigo ande suelto los muertos no estarán seguros, 

porque ya se encargará él que no salgan de la tumba” (Reyes Mate, 2009, p. 120). A lo que refiere 

aquí Benjamin, según plantea Reyes Mate en su análisis, es que la insignificancia de los muertos 

es obra del mismo opresor. Este punto nos regresa a la relación que Benjamin establece entre 

la necesidad de existencia de la narración en la configuración de un lenguaje que ponga palabras 

a una realidad silenciada y la imposibilidad de la narración producto del silencio y el olvido 

planteando que la muerte no es solo física, sino que es también un morir hermenéuticamente. 

(Reyes Mate, 2009, p. 120). 

Pensar a la memoria como punto de encuentro de los conceptos de justicia, narración y 

experiencia, responde a una noción de temporalidad comprendida en términos de apertura y 

que implica una doble definición del pasado ligadas al presente. Un pasado que está de manera 

concreta en el tiempo presente y que se corresponde al pasado de la lectura de una historia 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

21 

elaborada por los dominadores, y un pasado ausente del tiempo presente y sobre el que hay que 

volver para hacer justicia de esos vencidos y para poder configurar prácticas posibles en un 

futuro donde primen otras - ¿todas? - las narrativas posibles. 

Siguiendo este argumento, Reyes Mates plantea que en esta doble concepción del pasado se 

produce en Benjamin algo que podríamos definir como un “giro copernicano” que consistiría en 

considerar ese pasado oculto, no como aquello que se encuentra silenciado porque refiere a 

algo ocurrido que ya no volverá a suceder, inerte, sino como algo que ha sido por el propio 

devenir de la relación opresor-oprimido como privado de vida, de posibilidad de existencia. 

Como una carencia, una ausencia y, por tanto, como un deseo -frustrado- de realización (Reyes 

Mate, 2009, p. 122). 

Según este análisis, lo que Benjamin refiere es coherente argumentalmente con lo que 

mencionáramos al principio de este trabajo, cuando referíamos a que en aquello que pareciera 

encontrarse imposibilitado, finalizado, residiría la potencia misma de que pueda volver a la vida, 

que sea narrado y que por ende se haga justicia. 

En esa no realización radica la misma posibilidad de su existencia, de volverse posible y 

revelarse frente lo dado. En este sentido es que nuestro autor sostiene que aquello denominado 

como la realidad se define tanto por la existencia de lo fáctico como por la posibilidad de lo 

posible. Esta posibilidad de la existencia es también una consideración clave realizada por 

Benjamin en relación con la noción de justicia. Este planteo es retomado por el filósofo 

australiano Andrew Benjamin (2017) cuando nos refiere que 

El poder, no la violencia, es un elemento esencial de la justicia. Lo que es 

igualmente cierto es que para deshacer ese montaje, la contramedida como 

efectiva, necesita otro mundo. Esto no es el posicionamiento de una utopía. Ese 

otro mundo es uno que debe ser hecho. Siguiendo el argumento del "Carácter 

Destructivo", un texto publicado quince años después de la redacción del breve 

texto sobre la justicia, es un mundo para el que no puede haber una imagen que 

lo acompañe. Sin embargo, la prevalencia de la justicia es sólo una posibilidad y 

sólo está presente como una potencialidad que debe actualizarse. (Andrew 

Benjamin, 2017, p. 8) 

Retomando nuestro hilo, la experiencia, la narración y su vinculación con la noción de justicia 

refieren a la memoria tanto en su ejercicio como práctica de justicia que requiere poder recordar 

la experiencia para que ésta pueda ser narrada, como también a los sujetos que posibilitan la 

existencia de esa narración, de esa experiencia y finalmente quienes tendrán el trabajo de 

construir esa “historia a contrapelo” en la que se consumará el acto de justicia. 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

22 

6. Conclusiones  

Al iniciar este recorrido, señalamos que nuestro punto de partida sería detenernos 

particularmente en las conceptualizaciones y sentidos que Benjamin le atribuyó a la noción de 

experiencia, sus modos de significarla y las relaciones posibles que nuestro autor estableció entre 

la experiencia y el concepto de narración. Avanzando en estas nociones nos detuvimos en otro 

elemento conceptual en relación con el núcleo experiencia-narración y que sería también nodal 

para el desarrollo de lo expresado en estas páginas: la justicia. 

Partiendo de ese nodo analítico relacional, logramos encontrar elementos que posibilitaron 

pensar trazos de su pensamiento político, develando a lo largo de esta cartografía que los modos 

de definir la justicia que planteó Benjamin se encontraban ligados a la concreción de un espacio 

compartido, común e intersubjetivo que adquiriría existencia en la posibilidad misma de la 

comunicación de la experiencia, mediante la narración. Para lograr comprender más 

acabadamente las relaciones que el autor fue estableciendo y aquellas que logramos establecer 

a lo largo de lo trabajado, fue necesario detenernos en su modo de concebir la temporalidad, 

una temporalidad que planteaba relaciones abiertas, dialécticas y habilitantes de nuevas 

posibilidades entre el pasado, presente y futuro. Esta noción de la temporalidad en Benjamin no 

era una concepción azarosa, tenía una clara correspondencia con sus modos de concebir los 

acontecimientos históricos que en apariencia parecían haber quedado en el olvido. Las 

experiencias de ese pasado traumático podían resignificarse en el presente a partir de la 

narración de los acontecimientos sufridos. La experiencia en ese sentido no podría pensarse 

como caduca ya que siempre existiría la posibilidad de que sean traídas al presente mediante esa 

actividad artesanal constituida por la narración. 

Considerar a la experiencia como “experiencia del fin”, nos llevó a encontrarnos con una 

noción que nos acompañó a lo largo de este recorrido: la memoria. En ese sentido, la posibilidad 

de recordar se convirtió en aquel acto de justicia que Benjamin contrastaba contra la injustica 

definida como el olvido. El recordar posibilitaría que en el presente el pasado cobre una 

dimensión significativa que habilite a aquellos sujetos históricamente silenciados a poder 

transmitir finalmente esa experiencia de lo acontecido. De esta práctica del recordar, de este 

modo de conceptualizar la memoria, penden las posibilidades de abrir a las generaciones futuras 

la memoria viva de lo acontecido a través de sus múltiples voces y silencios, devenidas de las 

singularidades que caracterizan a la narrativa, en la cual se expresa y configura la experiencia de 

la comunidad. 



LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

23 

Estos elementos nos llevaron a abrir la puerta tímidamente para el análisis de las relaciones 

que establece Benjamin en sus escritos en relación con las topografías, las cartografías, la 

memoria y las experiencias de violencia. El uso que realiza nuestro autor en relación con estas 

figuras no se limita a la puesta en escena de un recurso metafórico o literario, sino que expresan 

un riguroso trabajo epistemológico en torno a los modos de concebir y significar los espacios, 

las calles, los edificios, los paisajes y las maneras en que los mismos se configuran como una 

forma narrativa de las experiencias del pasado, de la violencia y de aquello que se pretende 

mostrar u ocultar, cual sea el caso que se analice. 

7. Referencias 

Abadi, F. (2014). La ampliación del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo. 

En F. Naishtat, E. Gallegos, y Z. Yebenes (Eds.), Ráfagas de dirección múltiple. Abordajes de 

Walter Benjamin (pp. 51-76). México: Universidad Autónoma Metropolitana. 

Benjamin, A. (2017). The world of Striving. Walter Benjamin’s notes to a study on the category 

of justice. En Anthropology & materialism. Special Issue. I. 

https://journals.openedition.org/am/823 

Benjamin, W. (1989a). Tesis de filosofía de la historia. En W. Benjamin, Discursos ininterrumpidos 

I, (pp. 175-191). Madrid: Taurus. 

Benjamin, W. (1989b). Experiencia y pobreza. En W. Benjamin, Discursos ininterrumpidos I, (pp. 

165-173). Madrid: Taurus. 

Benjamin, W. (2008). El narrador. Santiago de Chile: Ediciones Metales pesados. 

Benjamin, W. (2009) Estética y política. Buenos Aires: Ed. Las cuarenta. 

Cabrera Sánchez, J. D. (2017). La mirada a la Experiencia: una reflexión sobre el problema de la 

experiencia y el lenguaje en la obra de Walter Benjamin y Giorgio Agamben. [Tesis de Maestría en 

Filosofía]. Universidad de los Andes. 

https://repositorio.uniandes.edu.co/server/api/core/bitstreams/7a9e9110-adbf-434d-93ae-

ffb026ffbb4f/content  

Di Pego, A. (2014). La ambivalencia de la narración en Walter Benjamin. En F. Naishtat, E. 

Gallegos, y Z. Yebenes (Eds.), Ráfagas de dirección múltiple. Abordajes de Walter Benjamin (pp. 

137-163). México: Universidad Autónoma Metropolitana. 

Espinosa, L. (2016). Hacia una “experiencia del fín”. Una lectura sobre la decadencia como clave 

de la temporalidad Benjaminiana. Eikasia Revista de Filosofía, 71, 371-382. 

Frajman Lerner, M. (2003). El mesianismo en el pensamiento de Walter Benjamin. Revista de 

Ciencias sociales, 2(100), 71-76. 

Gagnebin, J.M. (1999). Historia e narracao en Walter Benjamin. Sao Paulo: Editora Perspectiva S.A. 

Gallegos, E. (2014). Walter Benjamin y el ciframiento político de la estética de Baudelaire. En F. 

Naishtat, E. Gallegos, y Z. Yebenes (Eds.), Ráfagas de dirección múltiple. Abordajes de Walter 

Benjamin. (pp. 23-49). México: Universidad Autónoma Metropolitana. 

Honold, A. (2014). Narración. En M. Opitz y E. Wizisla (Eds.), Conceptos de Walter Benjamin (pp. 

 793-844). Buenos Aires: Las cuarenta. 

https://repositorio.uniandes.edu.co/server/api/core/bitstreams/7a9e9110-adbf-434d-93ae-ffb026ffbb4f/content
https://repositorio.uniandes.edu.co/server/api/core/bitstreams/7a9e9110-adbf-434d-93ae-ffb026ffbb4f/content


LUCÍA RÍOS 

La noción de experiencia benjaminiana y sus oscilaciones entre la narrativa, la 

memoria y la justicia 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

24 

Le Meur, Y. (2011). Las épocas de crisis: Walter Benjamin y la Escuela de Frankfurt. A parte rei. 

Revista de Filosofía,74,1-20.  

Lindig, E. (2014). Imagen dialéctica e índice histórico. En F. Naishtat, E. Gallegos, y Z. Yebenes 

(Eds.), Ráfagas de dirección múltiple. Abordajes de Walter Benjamin (pp. 207-225). México: 

Universidad Autónoma Metropolitana.   

Löwy, M. (2003). Walter Benjamin. Aviso de incendio. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica 

Oberti, A. y Pittaluga, R. (2006). Memorias en montaje. Escrituras de la militancia y pensamiento 

sobre la historia. Buenos Aires: Ediciones El Cielo. 

Oyarzun, P. (1999). De lenguaje, historia y poder. Nueve ensayos sobre filosofía contemporánea. 

Santiago de Chile: Colección Teoría. Universidad de Chile 

Oyarzun, E. (2008). Introducción. En W. Benjamin, El Narrador (pp. 7-52). Santiago de Chile: 

Ediciones Metales pesados. 

Pellerano, R. (2008). Capas, o el modo de atravesar experiencias. Walter Benjamin. Límite, 3(18), 

5-19. 

Pittaluga, R. (2023). Hacia una historia crítica. Notas en torno a las tesis de Walter Benjamin. 

Anuario De La Escuela De Historia, (39). Recuperado a partir de 

https://anuariodehistoria.unr.edu.ar/index.php/Anuario/article/view/404 

Reyes Mate. M. (2009). Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de Walter Benjamin sobre 

el concepto de historia. Madrid: Ed. Trotta. 

Staroselsky, T. (2020). Una flor imposible. Walter Benjamin y la experiencia en crisis. 

RESISTANCES. Journal of the Philosophy of History, 1(1), 9-22. 

https://doi.org/10.46652/resistances.v1i1.16 

Vignale, S. (2011). Experiencia y narratividad en Walter Benjamin. Páginas de filosofía, 12(15), 5-

16.  

Weber, T. (2014). Experiencia. En M. Opitz y E. Wizisla. (Eds.), Conceptos de Walter Benjamin 

(pp. 479–525). Buenos Aires: Las cuarenta 

 


