
 

 

 

 

Dossier “Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media 

y la modernidad temprana: génesis del problema e 

intentos de solución” 

Una teoría lógica acerca de la voluntad 

condicional 

 
A logical theory about conditional will 

MANUEL A. DAHLQUIST
1 

Resumen: Los lógicos medievales, como los lógicos contemporáneos, aprendieron a utilizar la lógica para 

solucionar problemas filosóficos. Los problemas generados por el concepto de voluntad no fueron la 

excepción. En este trabajo exploramos una de sus aristas: los enunciados de voluntad, cuando son 

expresados de manera condicional (voluntas conditionalis). Quien enuncia: “Si quiero que mis hijos estudien, 

tendré que trabajar más tiempo” está expresando su voluntad de manera condicional. Quien enuncia la 

proposición anterior: ¿Tiene voluntad de hacer ambas cosas? ¿O sólo una de ellas? La voluntad condicional 

presenta problemas lógicos y teológicos. Buridán nos brinda, en el decimoctavo insoluble de su Sophimata, 

una manera de entender la voluntad condicional que a) permite librarse de la paradoja a la que puede 

conducirnos la voluntad expresada de manera condicional; b) permite presentar lógicamente la solución 

a un problema con este tipo de enunciados, planteado por Guillermo de Auxerre. En este trabajo 

presentamos un panorama general del tratamiento lógico de la voluntad y sus conceptos asociados. Luego 

presentamos, explicamos, y analizamos la solución lógica de Buridán al problema de la voluntad 

condicional. Incluimos la solución en un contexto más amplio, dado por las lecturas medievales de Mateo 

26:39 y Filipenses 1:23. 

Palabras Clave: Buridán; Voluntad; Condicionales; Lógica Medieval; Insolubles. 

Abstract: Medieval logicians, like contemporary logicians, learned to use logic to solve philosophical 

problems. Problems generated by the concept of will were no exception. In this paper we explore one of 

its aspects: statements of will, when they are expressed conditionally (voluntas conditionalis). Whoever 

states: “If I want my children to study, I will have to work longer” is expressing his will conditionally. Does 

he want to do both things? Or just one of them? Conditional will presents logical and theological problems. 

Buridan gives us, in the insoluble eighteenth of his Sophimata, a way of understanding conditional will that 

a) allows us to get rid of the paradox to which will expressed conditionally can lead us; b) allows us to 

logically articulate the solution to a problem with this type of statement, posed by William of Auxerre. In 

this paper we present an overview of the logical treatment of the will and its associated concepts. We 

then present, explain, and analyze Buridan's logical solution to the problem of conditional will. We place 

Buridan's solution in a broader context, given by the medieval readings of Matthew 26:39 and Philippians 

1:23. 

 
1 Universidad Nacional del Litoral | IHUCSO Litoral | Universidad Autónoma de Entre Ríos.  

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-9934-3553. manuel.dahlquist@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-2614-624


MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

2 

Key words: Buridan; Will; Conditionals; Medieval Logic; Insolubles. 

________________ 

Cómo citar: Dahlquist, M. A. (2024). Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional. Cuadernos Filosóficos, 21. 

Publicado bajo licencia Creative Commons Atribución-SinDerivadas 4.0 Internacional [CC BY-ND 4.0] 

Fecha de recepción: 18/9/24 
      Fecha de aprobación: 12/8/25 

 

1. Introducción 

Este trabajo está dedicado a sumar algunas conclusiones al análisis y comprensión de la 

voluntad, cuando este análisis es llevado adelante desde una perspectiva lógica, tal como se hizo 

durante parte de la Edad Media. Nuestra contribución pasará por contextualizar, presentar, 

analizar y generalizar la solución a un insoluble (o sofisma) propuesto por Buridán en el capítulo 

ocho de su Sophismata. Es necesario entender la solución en el marco de la lógica medieval del 

siglo XIV, y por eso hablamos de contextualizar. Establecido el contexto, propondremos y 

analizaremos la solución en sus propios términos. Brindaremos conclusiones; tanto las explícitas 

(debidas al propio Buridán), como las que se siguen de ellas. Por último, vamos a generalizar la 

propuesta de Buridán porque la insertaremos dentro de un problema más amplio, que comienza 

en el siglo XII: el problema de la voluntad condicional (voluntas conditionalis).  

El problema de la voluntad condicional trata acerca de cuál es la naturaleza específica de la 

relación volitiva entre un agente que desea, un fin último determinado por su voluntad y los medios 

para este fin. Este fin último requiere de medios. Estos medios son a veces valorados 

positivamente, a veces no. Yo puedo querer estar con la persona que amo (fin) y proponerle 

para ello emprender un viaje de placer (medio). En este caso, fin y medio son valorados 

positivamente. Pero también puede ser el caso, que, para estar con la persona que amo, yo deba 

emprender un viaje solitario, tedioso, extenso e incómodo (medio). Aquí, el fin es valorado 

positivamente, pero el medio no. Para dar cuenta de estas diferencias, doctrinas como la de 

Guillermo de Auxerre distinguen entre aquello que es querido de manera divisim, (i.e. cuando se 

quiere el fin, pero no los medios) y aquello que es querido de manera coniuntum (i.e. cuando se 

quieren ambos). 

Como puede verse en los ejemplos, todo esto se expresa, desde un punto de vista lógico, 

utilizando condicionales, i.e. enunciados de la forma Si A, entonces B. Así, al tratar asuntos 

referidos a la expresión de la voluntad condicional, utilizamos condicionales. Un caso de esta 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

3 

naturaleza que llamó la atención de los medievales fue: Si Cristo quiso morir en la cruz para 

salvar a la humanidad del pecado, ¿quiso ambas cosas? ¿O quiso sólo la última? ¿Se puede querer 

a una sin la otra? ¿Se puede querer un fin sin querer los medios? etc. Este tipo de cuestiones van 

a derivar en la distinción −debida a Tomás de Aquino− entre lo que es querido per se y lo que 

es querido per accidens, y “que será uno de los puntos de partida para la doctrina del doble 

efecto, la cual aún hoy juega un importante rol en la teología moral de la (Iglesia) Católica 

Romana” (Knuuttila, 1993, p. 187). Este es el contexto general donde colocaremos y 

compararemos la solución de Buridán al decimoctavo sofisma. Buridán, esto debe quedar claro, 

nos brinda una solución lógica a un problema que también puede ser tratado desde la psicología, 

la ética, o una teoría de la acción intencional. 

1.1. Logica Utens, Logica Docens 

Los medievales del siglo XIV, los estoicos, y los filósofos analíticos del siglo XX, tienen −desde 

el punto de vista metodológico− rasgos en común: i) generaron desarrollos lógicos originales, 

profundos y profusos; ii) utilizaron la lógica para solucionar problemas filosóficos (que están 

planteados sobre algún tópico particularmente relevante para la época). 

En otras palabras, podemos decir, utilizando la terminología que Peirce toma de los 

medievales (Haack, 1978, p. 16), que en estas tres tradiciones se produjo la interacción logica 

utens − logica docens; i.e., se trasladan argumentos planteados dentro de la teoría filosófica hacia 

la teoría lógica. La hipótesis de fondo es que cuando estos argumentos sean planteados dentro 

de la teoría lógica, mejorará la comprensión de los mismos en la teoría filosófica. 

Entre los estoicos este tipo de proceso ocurre, por ejemplo, ante el problema del 

determinismo, planteado en el Argumento Maestro, que es solucionado de distinta manera por 

Crisipo, por Diodoro, y por Cleantes, apelando en cada uno de los casos a diferentes 

concepciones de la necesidad, de las proposiciones, y de los condicionales.2 En el siglo XIV, 

cuestiones acerca de lo imposible y su relación con lo concebible, la naturaleza de la trinidad y 

la verdad de las afirmaciones acerca del futuro (por mencionar algunos casos), generan 

problemas filosóficos y teológicos que son tratados utilizando lógica. En el siglo XX −otro 

 
2 Véase Gaskin (1995, pp. 217 en adelante). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

4 

ejemplo− Bertrand Russell salva una discusión ontológica −su polémica con Meinong acerca de 

los seres subsistentes− utilizando distinciones lógicas y semánticas.3 

En esta línea, los lógicos medievales han tratado la voluntad utilizando las herramientas de su 

disciplina.4 Los lógicos contemporáneos, sin embargo, no han observado en la voluntad un 

concepto que se pueda tratar desde la lógica. Esto resulta un indicador de diferencias filosóficas 

que existen entre filósofos medievales y contemporáneos al momento de explicar las conductas 

intencionales. 

Los lugares donde se trata la voluntad en textos medievales coinciden con los lugares donde 

se tratan dos conceptos muy ligados a ella: el conocimiento y la acción, que sí han sido tratados 

por los lógicos contemporáneos. Veamos esto con algún detalle, a fin de contextualizar los 

desafíos que implica tratar con lógica el concepto de voluntad. 

1.2. Lógica epistémica 

Lo que hoy hemos dado en llamar lógica epistémica −la lógica que se ocupa de las inferencias 

ligadas al conocimiento y la creencia− registró sus primeros desarrollos entre 1300 y 1380 y su 

etapa de maduración entre 1380 y 1500. Podemos mencionar a Rodolfo Strode y Pedro de 

Mantua entre los autores más destacados en el campo.5 El segundo momento histórico de la 

lógica epistémica acontece a mediados del siglo XX, período en el cual es reinventada (o 

redescubierta) por Henrik von Wright (1951) y Jaakko Hintikka (1962). La lógica epistémica 

contemporánea ha tenido dos etapas. En la primera, los lógicos y filósofos han puesto énfasis en 

las propiedades del conocimiento, i.e. los axiomas que la representan. En la segunda parte, los 

investigadores han mostrado preocupaciones pragmáticas sobre la relación entre conocimiento 

y acción (para un agente o grupo de agentes).6 Esto lo acerca más a las propuestas medievales 

donde el enfoque pragmático está muy presente. 

 
3 Véase Moro Simpson (1964, cap. 3). 

4 Algunos intentos han sido modales, en analogía con las lógicas modales aléticas o epistémicas, sobre todo en el siglo 

XII, señalando incluso interesantes problemas sobre los que volveremos en la sección 4. (véase Knuuttila, 2008, 

sección 4.1). Otros lógicos (sobre todo en el s. XIV) mantuvieron reservas con los enfoques modales sobre la voluntad 

y el conocimiento; por ejemplo, el mismísimo Buridán; esto no implica que su solución no haya sido una solución 

lógica, como veremos más adelante. 

5 Véase Boh (1993); Knuuttila, (1993, pp. 176-182). 

6 Estas son las preguntas que se plantean en esta nueva etapa: “¿Qué necesita saber un robot para abrir una caja fuerte 

y cómo sabe si sabe lo suficiente para abrirla? ¿En qué momento un agente económico sabe lo suficiente para dejar 

de recopilar información y tomar una decisión?” (Fagin et al., 1995, p. 2). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

5 

Si bien tanto en el siglo XIV como en la actualidad la lógica epistémica puede considerarse 

una parte de la lógica que se ocupa de los enfoques lógicos del conocimiento, la creencia, y otras 

nociones relacionadas, podemos mantener que la diferencia más fuerte entre la lógica epistémica 

de los medievales y la contemporánea, es que en la primera incluye entre sus nociones básicas 

“las cuestiones sobre los actos volitivos y sus objetos, que parecen formar una extensión natural 

del campo de la lógica epistémica” (Boh, 1993, p. 67). Tenemos, pues, a la voluntad ubicada 

dentro del conjunto de las nociones epistémicas. Al igual que Agustín, los lógicos consideran a la 

voluntad una función directa de la cognición; un factor crucial involucrado en el proceso 

cognitivo. La voluntad “en opinión de San Agustín, ciertamente participará en el acto mismo del 

conocimiento y de ninguna manera se limitará a actividades preliminares y posteriores” (Frede, 

2011, p. 155).7 

Fiel a esta idea, tenemos en la lógica medieval epistémica una ampliación de los conceptos 

epistémicos respecto de la lógica epistémica contemporánea, que no incluye los conceptos 

volitivos (aunque como dijimos, las investigaciones ahora tengan un tono pragmático). En este 

contexto epistémico, podemos decir que la voluntad se vincula directamente con un tipo de 

conocimiento práctico, vinculado con los fines.8 

1.3. Lógica de la acción 

La lógica también se ha vinculado a la acción, tanto en la Edad Media, como en la actualidad. 

El mismo comienzo de la lógica, como método para dar cuenta de la acción, se encuentra en la 

obra de San Anselmo, en pasajes como el siguiente:  

Quidquid autem ‘facere’ dicitur, aut facit ut sit aliquid, aut facit ut non sit aliquid. 

Omne igitur ‘facere’ dici potest aut ‘facere esse’ aut ‘facere non esse’ (Anselmo, 

1969, p. 343)  

que Henry traduce de la siguiente manera: 

Para todo x, si ‘x hace’ es verdadero, entonces x hace de tal manera que hace 

que algo sea así o no sea así. Por lo tanto, el análisis de ‘hacer’ será de hecho 

un análisis de x haciendo de modo que ocurra p, y de x haciendo de modo que 

ocurra no−p [donde ‘p’ es una cláusula que describe un estado de cosas, y 

‘no−p’ es la abreviatura de ‘no es el caso que p’] (Henry, 1967, p. 124). 

 
7 Como ejemplo del alcance de la voluntad, puede considerarse que, para Agustín, la voluntad está implicada en el 

acto de la percepción. 

8 Cf. Knuuttila (1993, pp. 182−185). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

6 

Anselmo propone un tratamiento lógico de la acción en el que traslada los verbos que la 

reflejan (facere, posse y velle) al cuadrado de oposición, a fin de establecer sus relaciones 

inferenciales. Según Belnap, es este cuadrado de oposición el que “indica claramente que él 

(Anselmo) tenía en mente una lógica modal de agencia.” (Belnap et al., 2001, p. 19). El 

tratamiento de la acción por parte de Anselmo ha tenido desarrollos contemporáneos en 

trabajos como los de Walton (1976), Fitch (1963), Henry (1967) y Uckelman (2009). 

 El enfoque contemporáneo del tema fue introducido por Alan Ross Anderson, Frederick B. 

Fitch, Stig Kanger y Georg Henrik von Wright (el trabajo de Kanger fue desarrollado 

posteriormente por sus alumnos Ingmar Pörn y Lars Lindahl).9 Se trata de un enfoque modal, y, 

desde fines del 60’, semántico.10 En este enfoque la modalidad “stit i φ” debe leerse como “el 

agente a procura φ ”, o “el agente a hace φ ”, y precisan por lo mismo solo de un agente con la 

capacidad de ser eficiente.11 Esto marca dos diferencias con el facere anselmiano. La primera, es 

que en las teorías contemporáneas no se presuponen agentes con intenciones. Los modelos 

captan acciones realizadas por agentes, pero nada hay en el modelo que señale por qué los 

agentes las llevan adelante.12 Esto es equivalente a ignorar a la voluntad en el modelo, ya que la 

voluntad −en la visión medieval− constituía el proceso mismo de gestación de la decisión, y 

Respondía a la deliberación y al juicio de nuestro intelecto o entendimiento 

acerca de cómo debíamos actuar, y en la medida de esta capacidad de respuesta 

se distinguía de las motivaciones o pasiones corporales no racionales del apetito 

sensitivo (appetitus sensitivus) que eran comunes a nosotros y a los animales 

(Pink, 2011, p. 1387). 

La segunda diferencia −tal vez más importante− es que en la teoría de Anselmo el agente que 

actúa está pensado desde una perspectiva teológica, por lo que, con el hacer, están vinculadas la 

responsabilidad, la culpa y el pecado; lo bueno y lo malo.13 Así, una teoría completa acerca de 

un agente humano exige una investigación sobre la voluntad. De esto se sigue que podemos 

llevar adelante una teoría de la acción anselmiana sin la voluntad, pero no será una teoría 

 
9 Segerberg et.al. (2024); véase también, Belnap (2001). 

10 La primera explicación semántica es de Brian F. Chellas (1969). 

11 La expresión “stit” es un acrónimo de “sees to it that”. 

12 Los filósofos han estudiado en general las acciones intencionales que los agentes intentan llevar a cabo en el mundo. 

Sin embargo, los pioneros de la lógica de la acción, Belnap, Perloff y sus seguidores, han tendido a desatender la 

intencionalidad propia de la acción humana. (Vanderveken, 2014, p. 315) 

13 “Siquidem et dominus in evangelio ponit ‘facere’ vel ‘agere’—quod idem est—pro omni verbo, cum dicit: ‘Omnis 

qui male agit, odit lucem’, et ‘qui facit veritatem, venit ad lucem¿. . . Similiter qui est aut sedat aut stat, ubi vel quando 

debet, et qui non est vel non sedet vel non stat, ubi aut quando non debet, veritatem facit. Hoc modo redigit dominus 

omne verbum positivum vel negativum in ‘facere’.” (Anselmo, 1969, p. 338). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

7 

completa de la acción humana. Como dice Serene, “su teoría completa de la agencia humana 

también incluye alguna explicación de la naturaleza de la voluntad” (Serene, 1983, p. 144).14 Un 

buen ejemplo de todo esto es la explicación de Anselmo de por qué un agente abandona una 

acción: 

Los débiles de voluntad abandonan su deseo inicial de la acción correcta: en 

otras palabras, no quieren de manera persistente (pervelle) lo que inicialmente 

se propusieron. Sin embargo, esta debilidad de la voluntad no se debe a un 

fracaso intelectual o a pasiones impulsivas, sino más bien a un acto defectuoso 

y voluntario de la voluntad (Hoffmann, 2011, p. 1391). 

Al igual que ocurre con el conocimiento, no encontramos en las teorías de la acción humana, 

propuestas desde la lógica contemporánea, nada que refleje la voluntad en los modelos 

propuestos de lógica de la acción. 

1.4. Lógica y voluntad 

Para resumir, podemos decir que en las propuestas contemporáneas la voluntad y la lógica no 

se tocan de manera directa. Señalemos dos razones de esta distancia. La primera, es que la 

voluntad no es considerada un concepto epistémico por los lógicos contemporáneos (y esto la 

aparta de cuestiones vinculadas con el conocimiento). La segunda, es que los modelos de acción 

no reparan en las causas de la acción, ni en la ontología de la acción; ¿por qué se actúa? y ¿qué es 

actuar?, no son preguntas que interesen a la hora de generar un modelo para la acción. Como es 

obvio, las razones para esta ausencia hay que buscarlas en la filosofía más que en la lógica. Los 

modelos lógicos trabajan sobre intuiciones y desarrollos filosóficos; que la voluntad no sea un 

concepto a tener en cuenta indica, más que nada, su ausencia en las caracterizaciones filosóficas 

contemporáneas de las nociones de conocimiento y acción. Pero en la Edad Media la voluntad 

forma parte del proceso de toma de decisiones de los agentes racionales (de manera diferente 

a como lo hace el conocimiento), y es constitutiva de la acción. 

Todo lo anterior confirma dos cosas: 

 
14 Dice Uckelman respecto del artículo de Serene: “Este no es un artículo lógico; no se discuten axiomas, sintaxis o 

semántica. Sin embargo, el punto que plantea tiene consecuencias para la lógica: cualquier lógica que se desarrolle 

solo para abordar la discusión de Anselmo sobre facere no debe recurrir a ninguna propiedad específicamente humana 

(o incluso sintiente). Tales hechos solo tienen utilidad cuando intentamos dar una explicación completa de la agencia 

humana, en cuyo caso también sería necesaria una investigación de velle (querer)” (Uckelman, 2009, p. 257). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

8 

i) voluntad es un concepto creado y desarrollado por la filosofía medieval y no continuado (o 

poco continuado) en los modelos lógicos actuales; 

ii) la voluntad no es reducible a otras categorías como las de acción o conocimiento, aunque 

esté sustancialmente vinculada con ellas;15 

Probablemente por estas razones los lógicos medievales trataron problemas acerca de la 

voluntad cuando trataron problemas vinculados con las acciones dirigidas de los seres racionales. 

Pretendieron tratar, utilizando lógica, algunos de los problemas que genera explicar la voluntad. 

Siempre estuvieron convencidos −como muchos de nuestros contemporáneos− de que la lógica 

sirve para entender cabalmente cualquier problema y que es, además, una herramienta para 

obtener conocimiento, fieles al espíritu aristotélico. 

2. Lógica 

Los medievales utilizaron lógica para hacer filosofía, pero no exactamente la misma lógica que 

utilizamos nosotros. Por lo mismo, necesitaremos hacer un breve repaso de la gramática y la 

semántica de la lógica medieval para entender de manera adecuada la solución propuesta por 

Buridán a las oraciones que expresan voluntad condicional. 

2.1. Tipos de oraciones 

Al igual que los lógicos contemporáneos, los lógicos medievales dividieron el lenguaje lógico 

en términos, oraciones y argumentos. Los términos son los componentes básicos de las 

oraciones y las oraciones componen los argumentos, que son el objeto de estudio de los lógicos. 

Los términos pueden ser de dos tipos: categoremáticos o sincategormáticos. Esta distinción tiene 

origen semántico; los términos categoremáticos son aquellos que pueden significar por sí mismos, 

o fuera de la oración y “de manera definida y determinada” (Ockham, 1974, p. 55). 

Epistémicamente abordado, la significación de x, es el establecimiento del entendimiento de x. 

(Spade, 2000, p. 63).  

 
15 “Pero, de hecho, la volición no es completamente paralela al juicio y no puede explicarse por referencia a las ideas 

sin referencia a la acción. Para decirlo crudamente: lo que un hombre hace entra en lo que quiere de una manera en 

que no entra en lo que cree; una teoría completa de la volición debe, por lo tanto, mencionar las acciones, así como 

los pensamientos”. (Kenny, 1963, p. 163) 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

9 

Los términos sincategoremáticos no significan (o co-significan) sino dentro de una proposición: 

“todo”, “y”, “o”, etc. Sólo significan en la oración, esto es, “no significan sino en relación con los 

términos que lo acompañan, a quienes hacen significar” (Ockham, 1974, p. 55). En cierto sentido, 

su función consiste en modificar el modo como algo de otro se presenta a la mente por virtud 

de su inserción en una proposición.16 

En términos contemporáneos, los términos categoremáticos equivalen a nuestros nombres, 

variables y predicados de la lógica de primer orden (los signos no−lógicos del lenguaje). Los 

sincategoremáticos corresponden a los denominados signos lógicos (“no”, “si... entonces”, “y”, 

“todos”, “necesario”, etc.) que en la actualidad simbolizamos con: “¬”, “→”, “˄”, “Ɐ”, “□”, etc.17 

En lo que respecta a las proposiciones, existen proposiciones categóricas y proposiciones 

hipotéticas. Aristóteles define las sentencias categóricas como aquellas oraciones que dicen algo 

respecto de algo (De interpretatione, 5, 17a). Así, las proposiciones categóricas son –en la tradición 

medieval– las unidades primordiales del lenguaje y ellas, a su vez, están formadas por diferentes 

partículas. Las principales son el nombre, el verbo y la cópula.  

Una oración categórica es aquella que tiene un sujeto, una cópula y un predicado 

como sus partes principales, p. ej., “Un hombre es un animal” (Pablo de Venecia, 

1984, p. 124).18  

Las proposiciones hipotéticas son dos categóricas unidas por alguna de las constantes lógicas. 

Buridán define una proposición hipotética como “aquella que tiene dos categóricas unidas por 

una conjunción o por un adverbio” (Buridán, 2001, p. 57). En Pablo de Venecia encontramos una 

generalización de esta definición y alguna especificidad respecto a qué signos deban ser tomados 

por conjunciones:  

Una proposición hipotética es aquella que tiene varias proposiciones categóricas 

unidas por el signo (notam) de un condicional, o de una conjunción, o de una 

disyunción, o equivalentes a estos” (Pablo de Venecia, 1984, p. 131).  

 
16 En términos más nominalistas, propios de la lógica del siglo XIV, podemos decir: La significación consiste en 

presentar un concepto a la mente; la co-significación es una propiedad correlativa a esta, que consiste en presentar un 

concepto a la mente de un modo determinado por virtud de su lugar en la proposición. (Agradezco a uno de los 

evaluadores por la distinción entre una definición general de significado y co-significado y otra propia del siglo XIV). 

17 Según Spade, “si se piensa en la semántica de un lenguaje como siendo dado por (a) un conjunto de modelos, y (b) 

un conjunto de condiciones de verdad que le permiten tratar como valores de verdad de signos a las proposiciones 
del lenguaje con respecto a esos modelos, entonces (I) los términos categoremáticos son solo aquellos que el papel 

semántico de los cuales se da mediante la asignación de un modelo, y (II) los términos sincategoremáticos son solo 

aquellos cuyo papel semántico está dado por las condiciones de verdad”. (Spade, 2002, p. 115) 

18 Estas partes pueden –a su vez– ser descriptas de la siguiente manera: “Un sujeto es aquello de lo que se dice algo; 

un predicado es lo que es dicho de esa cosa, digamos, del sujeto”. (Buridán, 2001, p. 25) 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

10 

Las oraciones categóricas tienen como misión primaria enunciar que algo existe o no (aliquod 

esse vel non esse); en la hipotética se presupone que el aliquod esse vel non esse está ya enunciado 

en sus partes, por lo que “la hipotética tiene como función primera significar la relación entre un 

esse a otro esse, el esse de un enunciado en orden al otro enunciado” (Muñoz Delgado, 1964, p. 

329), siempre según el signo que los une. 

Dos puntos a destacar por su importancia para entender las próximas secciones (sobre todo 

3.3. y 3.4.): ambas categorías (categórica − hipotética) son a) excluyentes. i.e., si una oración es 

categórica, no es hipotética y viceversa; b) exhaustivas. i.e., toda proposición o es categórica, o 

es hipotética. Las categóricas las esquematizamos como “S es P”; las hipotéticas como “¬ A”, “A 

→ B”, “A ˄ B”, “A ˅ B” (“no A”; “Si A, entonces B”; “A y B”; “A o B”, respectivamente). 

2.2. Condicionales 

El conectivo lógico más controvertido de la historia de la lógica, es, sin dudas, el condicional 

(A → B). Como sabemos, hubo al menos tres condicionales presentes en la lógica estoica. Lo 

que hoy denominamos “condicional material” (el condicional que utiliza nuestra lógica clásica), 

es un condicional que sólo es falso cuando su antecedente es verdadero y su consecuente falso, 

se lo debemos a Filón de Megara. En controversia con Filón, Diodoro propone otro condicional, 

que hoy, después de los trabajos de C. I. Lewis en 1912, llamamos “condicional estricto”. Este 

condicional, no es definible en términos veritativo funcionales, ya que incorpora la idea de 

necesidad: un condicional es verdadero si y solo si es imposible que el antecedente sea verdadero 

y el consecuente falso. El último condicional es el debido a Crisipo; la condición para su verdad 

es que la negación del consecuente sea incompatible con el antecedente; hoy lo denominamos 

“condicional relevante”.19 

Este tipo de distinciones fue familiar para los lógicos medievales, que utilizaron uno u otro 

tipo de condicional, dependiendo de la escuela a la que pertenecían. Para Buridán, la manera 

apropiada de entender un condicional, es entenderlo como un condicional estricto, como 

muestra el punto (2) de la cita que sigue: 

(1) Un condicional es [una proposición hipotética] en la que dos proposiciones 

categóricas se unen mediante la conjunción “si”, como en “Si un hombre es, es 

un animal”. (2) La verdad de una condicional requiere que el antecedente no pueda 

ser verdadero sin que lo sea el consecuente, por lo tanto, cada condicional verdadero 

 
19 Véase Mates (1973, Cap. 4, Sección 1). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

11 

equivale a una consecuencia necesaria. (3) Su falsedad requiere que el antecedente 

pueda ser verdadero sin el consecuente, como en “Si un hombre es, un hombre 

es blanco” (Buridán, 2001, p. 61). 

Como podemos ver, la verdad de un condicional −y la bondad de una inferencia lógica− son 

asuntos de necesidad. Aquí vamos a tratar condicionales y consequentiae sin distinguir entre unos 

y otros.20 Por lo mismo, una inferencia mala, o un condicional falso, son para Buridán, 

implicaciones imposibles. Como veremos, existen otros tipos de condicionales para Buridán, pero 

solo el estricto representa la consecuencia lógica. 

2.2.1. Condicionales, necesidad e implicación lógica 

Los condicionales estrictos representan una implicación necesaria, como vimos arriba. Es a 

partir de la implicación y la necesidad que se define el concepto central de la lógica: la validez. 

Para que una implicación sea válida, debe ser necesaria. De manera más formal, diríamos 

(CL) (A → B) es válido, si y solo si, □ (A → B) 

Donde “→” indica “A se sigue lógicamente de B”; “□” indica, “es necesario”. Así, la definición 

de consecuencia lógica (CL) implica un concepto modal, el de “necesidad”, además del 

condicional que señala la implicación. Ahora bien, de (CL) se siguen dos leyes importantes: 

(K□) □ (A → B) → (□A → □B) 

(K◊) □ (A → B) → (◊A → ◊B) 

firmemente instauradas dentro de la cultura lógica medieval (i.e., los lógicos medievales las 

consideraron unánimemente válidas), y que ya están presentes en la obra de Aristóteles.21 En lo 

que respecta a nuestros intereses, (K□) será de importancia al analizar algunas soluciones 

alternativas a la solución propuesta por Buridán al problema de la voluntas conditionalis, como 

veremos en la sección 4.  

 
20 Algunos lógicos medievales distinguieron con claridad entre condicionales y consecuencia lógica, por ejemplo, 

Marsilio de Inghem o Pablo de Venecia. En otros la distinción es más difusa, como en el caso del mismo Buridán. Es 

habitual pues, “analizar una distinción medieval entre dos tipos de consecuencia, como una distinción entre dos tipos 

de condicionales” (Sanford, 1989, p. 31). Hoy distinguimos entre “ ” y “=”, como símbolos de implicación lingüística 

(condicional) y metalingüística (consecuencia lógica), respectivamente. Si bien la distinción resultó extraña a Buridán, 

no altera nada en el presente contexto. 

21 Si, por ejemplo, (En un argumento válido) se indican las premisas por A y la conclusión por B, no sólo se sigue que 

si A es necesaria, B es necesario, sino también que si A es posible, B es posible (Primeros Analíticos, I 15, 34a 135−6).  



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

12 

2.2.2. Necesidad condicional 

 Los condicionales y la necesidad van a interactuar también de otras maneras. Un ejemplo es 

la distinción que se formuló −al menos desde Boecio− entre necesidad y necesidad condicional.22 

Buridán lo presenta de esta manera: 

En cuanto a si la proposición “Un caballo es un animal” es necesaria, yo creo 

que no lo es, hablando simplemente de una proposición necesaria, ya que Dios 

puede aniquilar a todos los caballos a la vez, y entonces no habría caballos; por 

lo tanto, ningún caballo sería un animal, y por lo tanto “Un caballo es un animal” 

sería falso, y por lo tanto no sería necesario. Pero se puede permitir que tales 

[proposiciones] sean necesarias, tomando la necesidad condicional o temporal, 

analizándolas como diciendo que todo humano es necesariamente un animal si 

existe, y que todo humano es necesariamente un animal cuando existe (Buridán, 

2010, p. 141). 

Existen pues en lógica medieval, proposiciones necesarias per se, que son aquellas 

proposiciones que nunca pueden ser falsas; por ejemplo, “Dios existe”, proposición que no puede 

ser falsa (ya que Dios no puede no existir).23 Pero, además, existen oraciones como “El hombre 

es un ser risible”, que, aunque habla de una característica que necesariamente poseen los 

hombres, puede ser falsa, por ejemplo, si ya no existen hombres. Este tipo de necesidad es 

condicional, ya que es necesario agregar la condición de la existencia para que devenga necesaria, 

e.g., “Es necesario: si hay hombres, entonces son seres risibles”. 

2.2.3. Condicionales, necesidad, determinismo. 

Ligado íntimamente a lo anterior, aparece el problema de las causas y el determinismo. La 

fórmula 

 (K◊) □ (A → B) → (◊A → ◊B)  

 
22 “Duae sunt etenim necessitates, simplex una, ueluti quod necesse est omnes homines esse mortales, altera 

condicionis, ut si aliquem ambulare scias, eum ambulare necesse est; quod enim quisque nouit, id esse aliter ac notum 
est nequit, sed haec condicio minime secum illam sim plicem trahit. Hanc enim necessitatem non propria facit natura 

sed condicionis adiectio; nulla enim sit. necessitas cogit incedere uoluntate gradientem, quamuis eum turn cum graditur 

incedere necessarium Eodem igitur modo, si quid prouidentia praesens uidet, id esse necesse est, tametsi nullam 

naturae habeat necessitatem” (Boecio, Consolatio, B.5 Pr. 6). 

23 “2+2 = 4” sirve como reemplazo en caso de que el lector sea ateo. 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

13 

fue considerada una verdad lógica.24 Es también, ni más ni menos, que la segunda premisa del 

Argumento Maestro. Según la reconstrucción de Epicteto realizada por Mates (1961, p. 38), 

Diodoro sostuvo que las tres proposiciones: 

(P1) Toda proposición verdadera acerca del pasado es necesaria; 

(P2) Una proposición imposible no se sigue de una posible; 

(P3) Hay una proposición que es posible, pero que no es ni será verdadera; 

Según todos los intérpretes, (K◊) es una versión de (P2).25 (P1) - (P3) conforman un trilema; 

esto es, un conjunto de tres oraciones que no pueden ser todas verdaderas a la vez. Según 

Diodoro, (P3) es la más implausible de todas, por lo que debe ser falsa (mientras que (P1) y (P2) 

son verdaderas). Si (P3) es falsa, entonces es verdad que todo lo que es posible será verdadero 

y de esto se deriva la necesidad del presente. De más está decir que si el presente es necesario, 

el determinismo es cierto, por lo que la voluntad deja de ser operativa, o se vuelve trivial. La 

moraleja es que, cuando los condicionales aparecen mezclados con el tiempo y la necesidad, 

emergen problemas filosóficos que implican −por ejemplo− los conceptos de libertad y 

determinismo, indefectiblemente vinculados con la voluntad. 

2.2.4. Condicionales y voluntad 

Derivado de Avicena, los medievales tuvieron que tratar con el siguiente razonamiento: la 

voluntad requiere de un objeto al que desea o pretende; ese objeto puede ser algo necesario, 

luego, la voluntad quiere todo lo que quiere necesariamente, por lo que todo lo que uno hace, 

lo hace necesariamente. Para solucionar este problema es que aparecerán, según Sigerio, la 

necesidad absoluta y la necesidad condicional, pero mezcladas con la causalidad (sección 2.2.3.). 

Se corresponden con cada una de ellas dos tipos de causas: las que no pueden ser impedidas y 

las que pueden ser impedidas.26 

 
24 Pablo de Venecia la incluye entre las reglas generales de la inferencia formal: “La cuarta regla: En una inferencia 

válida, si el antecedente es posible, el consecuente también es posible, e.g., “Si tú eres Papa, tú eres el sumo sacerdote”. 

(1984, p. 168) 

25 Véase Prior (1955 y 1967); Øhrstrøm (1995); Gaskin (1995). 

26 Si todos los efectos vinieran de causas no que pueden impedirse, no habría libre decisión, “pues entonces cada 

voluntad nuestra sería causada por una causa a la que la voluntad no podría resistir” (Siger de Brabante, 1954, p. 33). 

Pero, de hecho, “tal es la naturaleza de la voluntad, que cada una de las cosas que son aptas para mover a la voluntad 

pueden también verse impedidas de moverla” (Hoffmann, 2011, p. 56, citando a Siger de Brabante (1954)). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

14 

Hay quienes no acuerdan con esta distinción −como Auriol− basados en la idea de que, si el 

acto de la voluntad es causado por el objeto, entonces es causado por necesidad absoluta, no 

meramente por necesidad condicional, pues cualquiera que sea el control que la voluntad pueda 

tener sobre el antecedente –el juicio final–, este control dependería enteramente de la causalidad 

necesitante del objeto. (Hoffmann, 2011, p. 149). Contraargumentando, Godofredo dice, a su vez, 

que la necesidad absoluta sólo se aplica al deseo del fin último; las demás cosas se desean por 

necesidad condicional, en función del fin perseguido y de la deliberación práctica realizada.27 Para 

Godofredo la necesidad por la cual la voluntad debe elegir en conformidad con el juicio del 

intelecto no es una necesidad absoluta, sino una necesidad condicional. La elección está 

condicionada al fin pretendido; si uno ha concluido después de la deliberación que, dado el fin 

que uno pretende, debe hacer una cierta elección, la elección se sigue. (Hoffmann, 2011, p. 110) 

Desde esta perspectiva, todo, excepto el fin último sería deseado de manera condicional. Los 

condicionales aparecen vinculados con la mayoría de las acciones de la voluntad, que son acciones 

epistémicas. 

Hasta aquí el repaso por la sintaxis del lenguaje y la semántica de los condicionales y los 

problemas filosóficos en los que estuvieron intrincados. Este rodeo es imprescindible para dar 

cuenta de la solución que Buridán da al decimoctavo sofisma, pues nos permite pronunciarnos 

acerca de qué tipo de oración sea “X quiere a Q, si S”, que es el tipo de oración que caracteriza 

la voluntad condicional. 

3. Decimoctavo sofisma 

3.1. De Practica Sophismatum 

El tratamiento de las paradojas (o sofismas) en la Edad Media se deriva de los tratados que 

comenzaron a producirse en el siglo XIII: los Sophismata, Impossibilia e Insolubilia, todos ellos 

relacionados con los temas del De fallaciis, el séptimo tratado de las Summulae de Pedro Hispano, 

que a su vez deriva del De Sophisticis Elenchis de Aristóteles, pero que incluye algunas 

características originales.28 Trabajos más específicos sobre paradojas (insolubles) comenzaron a 

 
27 Godofredo sugiere que su distinción entre lo que se quiere por necesidad absoluta y lo que se quiere por necesidad 

condicional, corresponde a la distinción que hacen “algunos” −parece pensar en Enrique de Gante– entre lo que se 

quiere libremente, aunque sin decisión libre y lo que se quiere libremente y con decisión libre. (Hoffmann, 2011, p. 

113). 

28 Véase, Muñoz Delgado 1964, 44. 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

15 

aparecer a principios del siglo XIII a más tardar y continuaron produciéndose hasta finales de la 

Edad Media; en el siglo XIV, los tratados sobre este tema específico se convirtieron en un género 

floreciente de lógica.29 Por supuesto que un sofisma no es, en este contexto, un tipo de engaño 

retórico. “Debes saber que los sofistas llaman a algunas cosas ‘insolubles’ no porque no puedan 

resolverse de ninguna manera, sino porque se resuelven [solo] con dificultad” (Ockham, 2002, p. 

2). 

Si bien la función de los Sophismata fue pedagógica, no fue únicamente pedagógica. Ellos tienen, 

básicamente, la función de operar como una metalógica sobre la teoría lógica de la Edad Media. 

La metalógica es la disciplina que se dedica a estudiar las propiedades de los sistemas lógicos. 

Como señalan Pironet y Spruyt, “en un nivel básico, los sofismas servían para ilustrar una teoría, 

pero también se usaban para probar los límites de una teoría” (2023, sección 3). Scott hace un 

comentario similar: “Se usaban principalmente, pero no exclusivamente, para probar y aplicar 

reglas lógicas” (1966, p. 5). Por lo tanto, los sofismas demostraron ser un terreno particularmente 

fértil para abordar el tipo de preguntas metateóricas suscitadas por los cuestionamientos a la 

teoría lógica. 

Como la metalógica no es anterior a 1914, cabe preguntarse qué métodos utilizaban los 

lógicos anteriores al siglo XX para evaluar sus teorías lógicas. Bertrand Russell, poco antes de la 

invención de la metalógica, recomendaba resolver puzzles lógicos como método de evaluación 

de la teoría lógica.30 Este mismo método fue el que aplicaron tanto Buridán como el resto de los 

autores lógicos de la Edad Media, pero de manera sistemática. Los sophismata son tratados que 

acumulan colecciones de problemas y soluciones para los temas más álgidos de la teoría lógica. 

En su Summulae: De practica sophismatum Buridán presentó un total de 82 sofismas organizados 

en ocho capítulos para motivar y verificar todos los aspectos de su teoría lógica, desde sus 

explicaciones de la significación y la suposición hasta su teoría de la verdad y su solución a las 

paradojas autorreferenciales.31  

 
29 Véase, Spade y Read (2021, §3); Yrjönsuuri (2008, p. 580). 

30 “Una teoría lógica puede probarse por su capacidad para lidiar con puzzles, y es un plan saludable, al pensar en la 

lógica, abastecer la mente con tantos puzzles como sea posible”. (Russell, 1905, p. 5)  

31 No era raro que los autores medievales salpicaran sus tratados con sofismas y, de hecho, produjeran colecciones 

completas de sofismas, como las famosas Abstracciones de Ricardo el Sofista. En su De Puritate Artis Logicae, Walter 

Burley desafía repetidamente las ideas que presenta con sofismas, y Sophismata Asinina de William Heytesbury es una 

brillante colección de sofismas conocidos y menos conocidos, todos reelaborados para que la conclusión sea “Eres 

un asno” (Tu es asinus). Pero el tratado de Buridán es una clase magistral en la construcción de un manual de lógica 

en torno a una clase de sofismas bien elegidos. (Read, 2024, p. 38) 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

16 

Los lógicos medievales establecieron ciertos procedimientos canónicos para presentar las 

soluciones a los problemas insolubles. Esto se hizo a través del método escolástico, altamente 

formalizado con el fin de determinar una quaestio, que generalmente constaba de tres pasos: 

Primero, uno debe examinar los pros y los contras; segundo, uno debe presentar 

su propia solución (a veces, esta parte de la discusión está precedida por algunas 

observaciones teóricas o aclaraciones que hacen que la terminología sea más 

precisa.); tercero, uno debe refutar los argumentos a favor de la respuesta 

opuesta (Pironet y Spruyt, 2023, 2.2).  

Entre los veinte sofismas que componen el capítulo ocho de los Sophismata de Buridán, los 

sofismas que van del dieciséis al veinte “tratan con paradojas que ocurren en el contexto de las 

actividades que involucran acciones dirigidas, o actitudes tales como prometer o querer y pueden 

ser llamadas paradojas pragmáticas” (Hughes, 1982, p. 3). Procederemos entonces a observar con 

detenimiento el decimoctavo sofisma, que involucra la voluntad de dos agentes −Sócrates y 

Platón−, sus protagonistas. Luego de entender y analizar la propuesta de Buridán, buscaremos 

generalizarla. Todas nuestras conclusiones se derivan de la manera en que Buridán (y algún otro 

lógico o filósofo medieval) entendió el problema. 

3.2. El decimoctavo sofisma 

En el capítulo 8 de sus Sophismata, Buridán nos dice que va a tratar con “proposiciones que 

son autorreferenciales [depositionibus habentibus reflexionem supra seipsas] debido a la significación 

de sus términos” (2001, p. 952). Luego agrega que el capítulo “contiene proposiciones llamadas 

insolubles” (2001, p. 952). Es en este capítulo, en el decimoctavo sofisma (en el grupo de sofismas 

pragmáticos, como los identificamos arriba), que introduce el problema que vamos a tratar. Dice 

Buridán: 

Decimoctavo sofisma: Sócrates quiere comer 

Supongamos que Sócrates quiere comer si Platón quiere comer, pero de lo 

contrario no. Porque la gente a menudo quiere estar acompañada para comer, 

al punto que, sin compañía, no quiere comer. Supongamos a la inversa, que Platón 

no quiere comer si Sócrates quiere comer, pero sí quiere comer si Sócrates no 

quiere comer, porque no soporta a Sócrates y, por lo tanto, no quiere comer 

con él. La pregunta, entonces, es si el sofisma es verdadero o falso. Como las 

proposiciones “Sócrates quiere comer” y “Sócrates no quiere comer” son 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

17 

contradictorias, entonces una de ellas ha de ser verdadera y la otra falsa, sin 

importar cuál sea el caso que se plantee (Buridán, 2001, p. 994).32 

Enseguida Buridán presenta el problema: 

El problema es el siguiente: Si dices que Sócrates quiere comer, se sigue su 

contrario, porque se sigue que Platón no quiere comer. De lo que también se 

sigue que Sócrates no quiere comer. Y si dices que Sócrates no quiere comer, se 

sigue también su contrario, pues se sigue que Platón quiere comer, de lo cual 

también se sigue, que Sócrates quiere comer. (Buridán 2001, pp. 994-5)33 

Propuesto en términos más esquemáticos, podemos decir que, si aceptamos lo propuesto, se 

forman dos condicionales −que llamaremos (1) y (2)− cuyo último consecuente es la 

contradicción del antecedente, por lo que nos queda: 

(1) Si Sócrates quiere comer, entonces Platón no quiere comer, entonces Sócrates no quiere 

comer. 

(2) Si Sócrates no quiere comer, entonces Platón quiere comer, entonces Sócrates quiere 

comer. 

Por lo que, aplicando lógica proposicional, nos queda que: 

(3) Sócrates quiere comer, si y solo si Sócrates no quiere comer. 

(3) nos presenta una contradicción ya que de que Sócrates quiera comer, se sigue que no 

quiere hacerlo. Y de que no quiera comer, se sigue que sí quiere hacerlo. Por reductio puede 

derivarse una paradoja, que no es otra cosa que el reflejo de la intuitivamente desagradable 

consecuencia, de que alguien que quiere algo, sólo en caso de que quiera la negación de eso que 

se quiere.  

 
32 “Octavumdecimum sophisma: ‘Socrates vult comedere’. 

Ponatur casus quod Socrates vult comedere si Plato vult comedere, et non aliter. Sicut enim homines saepe volunt 

habere societatem in comestione, ita quod sine societate non vellent comedere. Deinde etiam ponatur e converso 

quod Plato non vult comedere si Socrates vult comedere, sed bene vult comedere si Socrates non vult comedere: 

quia habet de aliquo rancorem ad Socratem, ideo non vult comedere cum eo. 

Tunc igitur quaeritur utrum sophisma sit verum vel falsum. 

Istae enim contradicunt ‘Socrates vult comedere‘ et ‘Socrates non vult comedere’, ideo oportet alteram esse veram 

et alteram esse falsam, quocumque casu posito” (Buridanus, 2004, p.168).  

33 “Si igitur dicas quod Socrates vult comedere, sequitur oppositum: quia sequitur quod Plato non vult comedere, ad 

quod etiam sequitur quod Socrates non vult comedere.  

Et si dicas quod Socrates non vult comedere, sequitur etiam oppositum: quia sequitur quod Plato vult comedere, ad 

quod etiam sequitur quod Socrates vult comedere.” (Buridanus, 2004, p.168). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

18 

¿Pero cuál es exactamente el problema? Para Buridán el problema no es psicológico, ni 

tampoco está vinculado con algún vicio de la voluntad; el problema, según el Maestro de Artes, 

es lógico. 

3.3 Análisis 

Para entender esta sección y la que sigue, es fundamental tener presente lo dicho en las 

secciones 2.1., 2.2., 3.1. y 3.2. Como vimos en 3.1., los insolubles son inferencias complejas. Con 

“complejas” los medievales querían decir: inferencias respecto de cuya validez es difícil expedirse. 

Así, la primera pregunta, desde un punto de vista lógico, es: ¿Es el decimoctavo insoluble una 

inferencia válida? La respuesta de Buridán es que no lo es. Según Buridán, esto parece un 

condicional verdadero (o una inferencia válida), pero sólo lo parece, ya que el análisis lógico muestra 

que ni es verdadero, ni es un condicional. Veamos cómo justifica ambas afirmaciones.  

3.3.1. “X quiere Q, si S”, no es un condicional verdadero 

El sofisma dieciocho está (aparentemente) constituido por condicionales como los 

presentados en la sección 3.2. Para captar su forma lógica, los vamos a esquematizar de la 

siguiente manera: 

X quiere Q, si S 34 

Ahora bien; como dijimos arriba (2.2.), un condicional verdadero (o una inferencia válida) ─tal 

como lo interpreta Buridán─ es una oración en la cual, si el antecedente es verdadero, es 

imposible que el consecuente sea falso; lo que a partir de los trabajos de C. I. Lewis denominamos 

condicional estricto. Como salta a la vista, este no es el caso en el ejemplo propuesto, ya que bien 

podría darse que Sócrates quiera comer y Platón no; o, en otras palabras, es posible que Sócrates 

quiera comer, pero de la verdad de “Sócrates quiere comer” no se sigue necesariamente la verdad 

de “Platón quiere comer”; luego, no se trata de un condicional verdadero (o una inferencia válida). 

Así lo dice Buridán: 

 
34 Como puede verse, el esquema representa la forma de: (1) Si Sócrates quiere comer, entonces Platón no quiere 

comer, entonces Sócrates no quiere comer. (2) Si Sócrates no quiere comer, entonces Platón quiere comer, entonces 

Sócrates quiere comer. (3) Sócrates quiere comer, si y solo si Sócrates no quiere comer, excepto por la negación. La 

salvedad se justifica porque, como veremos, no juega un rol lógicamente relevante en la solución del sofisma. 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

19 

Respondo que el caso tal como se plantea es imposible en sentido estricto,35 pues 

se trata de un condicional: “Sócrates quiere comer si Platón quiere comer” y no 

hay ninguna consecuencia válida del antecedente al consecuente. Pues es posible 

que, aunque Platón quiera comer, Sócrates no quiera comer (Buridán, 2001, p. 

994; énfasis nuestro). 

En otras palabras: la inferencia que concluye “Sócrates quiere comer, si y solo si Sócrates no 

quiere comer” no es paradojal porque ni siquiera se trata de una inferencia válida. No es válida 

porque los condicionales que nos conducen a ella no son condicionales verdaderos (o inferencias 

válidas). No son condicionales verdaderos porque los condicionales (las inferencias) en que el 

antecedente puede ser verdadero y el consecuente falso no constituyen inferencias válidas.36 Así, 

los condicionales de la forma “X quiere Q, si S” que conforman el sofisma, no son verdaderos, si 

es que se trata de condicionales. La pregunta que sigue es justamente esa: ¿estamos ante la 

presencia de condicionales, o se trata de otro tipo de oración (dada su forma lógica)?  

3.3.2. La forma lógica de “X quiere Q, si S” 

Pues bien, desde la óptica de Buridán, un condicional, para ser tal, debe guardar una relación 

de necesidad entre antecedente y consecuente; si no guarda esa relación, no es que estemos ante 

un condicional falso; si no guarda esta relación, ni siquiera se trata de un condicional. ¿Pero 

entonces, de qué tipo de oración estamos hablando? 

Para pronunciarse al respecto Buridán comienza por notar una ambigüedad en la expresión: 

X quiere Q si S. 

Esta ambigüedad permite pensar ─según el Maestro de Artes─ que podemos estar en 

presencia tanto de una oración hipotética (algún tipo diferente de condicional), como de una 

oración categórica. Esquematizando, las opciones son las siguientes: 

(PCD), una proposición condicional acerca de deseos: 

(PDC): (X quiere Q), si S 

 
35 La aclaración de “en sentido estricto” en la cita de arriba, indica según Hughes (1982, p. 163), la manera canónica 

de entender el condicional por parte de Buridán (i.e. en el sentido de un condicional estricto). 

36 “Hence, many say that of two propositions one is antecedent to the other if it is impossible for the one to be true 

without the other being true, and one is consequent to the other if it is impossible for the one not to be true when 

the other is true, so that every proposition is antecedent to every other proposition for which it is impossible for it 

to be true without the other being true”. (Buridán, 2010, p. 66) 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

20 

(ADC), una proposición categórica que afirma la atribución de un deseo 

condicional:  

(ADC): (X quiere) Q, si S. 

 Una consecuencia obvia de optar por (ADC) es que −cuando se trata de una proposición 

categórica− la paradoja queda desarticulada, pues ya sencillamente no existen los condicionales 

(1) (2) y (3), que nos conducían a ella. Para Buridán “X quiere Q, si S”, es una oración categórica. 

“X quiere Q, si S”, debe entenderse de manera correcta como un caso de (ADC): “(X quiere) 

Q, si S”. 

Pero cuando dices: “De ello se sigue que, si Sócrates no quiere comer aquí, 

entonces Platón quiere comer aquí”, lo niego, pues aquel condicional era falso y no 

debía aceptarse; pero sí debe aceptarse esta categórica, a saber, que Sócrates quiere 

que las cosas sean como se significa por esta proposición: “Si Platón come aquí, 

entonces yo como con él”, y del mismo modo Platón odia que las cosas sean así 

y pretende lo contrario, y de aquí no se sigue nada imposible (Buridán, 2001, p. 

995; énfasis nuestro). 

Así, no estamos frente a una oración hipotética condicional, sino frente a una oración categórica. 

“Sócrates quiere comer, si Platón come”; es una categórica cuyo sujeto es “Sócrates” y cuyo 

predicado es “quiere comer, si Platón come”. El ejemplo es complejo pues lo que quiere Sócrates, 

depende, a su vez, de lo que quiere Platón. Pero una categórica que presenta la atribución de un 

deseo condicional. Cuál es la estructura lógica de los deseos condicionales, es lo que veremos en 

la siguiente sección. 

3.4. La estructura lógica de los deseos condicionales 

Por lo tanto, “X quiere Q si S” no es un condicional, sino una proposición categórica; pero el 

deseo que contiene la proposición categórica (ADC), está formulado de manera condicional: (X 

quiere) (hacer Q, si S). Por lo que una de sus partes  

(hacer Q, si S)  

constituye una suerte de afirmación condicional contenida en una categórica. Como podemos 

ver, (Q, si S) tampoco constituye un condicional en la interpretación de Buridán, i.e. no sucede 

que el antecedente implique necesariamente al consecuente. Pero sí se trata de algún tipo de 

afirmación condicional; Buridán lo entiende así, y nos dice que se trata del tipo de afirmación 

condicional que utilizamos para llevar adelante el acto (de habla) de prometer. “(Hacer Q, si S)” 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

21 

tiene la misma forma lógica que tiene una promesa. ¿De qué se trata esa forma lógica? Para 

decirlo en pocas palabras, se trata de un condicional diferente al estricto. El mismo Buridán lo 

explica en el sofisma decimoséptimo. 

Sin embargo, se admite que los condicionales de promesa son verdaderos en un 

sentido menos estricto, en el sentido de que cuando se cumple la condición, 

también se cumple la promesa, como, por ejemplo, si yo dijera: “Si vienes, te daré 

un caballo”, y luego, si tú vienes, yo te doy un caballo, todo el mundo consideraría 

que dije algo verdadero (Buridán, 2001, pp. 993-994). 

A diferencia del condicional estricto, lo único que hace falta aquí es que, dada la primera 

condición, se dé la segunda. En términos lógicos, estamos ante un condicional material; solo será 

falso si es verdadero el antecedente, pero es falso el consecuente (e.g. si tu vienes aquí y yo no 

te doy el caballo). Buridán afirma, con razón, que se trata de un condicional “menos estricto” 

(2001, p. 993). 

A fin de conectar el asunto de los deseos condicionales y la voluntad con la tradición 

escolástica, digamos que la solución de Buridán al sofisma coincide con (o es una presentación 

lógica de) la propuesta formulada por Guillermo de Auxerre acerca de estos temas. Guillermo 

sostiene que la voluntad condicional es, en general, “una disposición a querer algo sólo cuando 

se cumplen ciertas condiciones específicas (est enim velleitas promptitudo volendi sub hac 

conditione)” (1985, p. 235). 

3.5 Finalmente, ¿qué quiere Sócrates? 

Repasando: hasta ahora hemos descartado que los enunciados “X quiere Q, si S” sean (o 

deban ser entendidos como) enunciados condicionales; luego, hemos establecido que su forma 

es la de una proposición categórica, que expresa la voluntad de manera condicional. Estos deseos 

condicionales tienen la forma de un condicional de promesa, que no es otra cosa que un análogo 

del condicional material contenido en una proposición categórica, donde el antecedente 

establece condiciones para que se pueda dar el consecuente. 

Ahora bien; en el caso que nos ocupa es aún más complejo, ya que lo que quiere Sócrates 

depende, a su vez, de lo que quiere Platón; esto da lugar a nuevas consideraciones, que son las 

que trataremos en esta sección y son las que permiten, a fin de cuentas, establecer qué quiere 

Sócrates. Dado el condicional de promesa, lo que querrá establecer cada uno de nuestros agentes 

esquemáticamente es lo siguiente: 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

22 

En el caso de Sócrates: 

(ADC1): [Yo, Sócrates] comeré aquí (y ahora), si Platón también lo hace. 

En el caso de Platón: 

(ADC2): [Yo, Platón] no comeré aquí (y ahora), si es que Sócrates lo hace. 

Los condicionales de promesa, como vimos, presentan en el antecedente ciertas condiciones 

que, de cumplirse, habilitan a que se cumpla el consecuente. Pero en los condicionales de promesa 

(ADC1) (ADC2), cuando son considerados simultáneamente, es imposible que se cumplan las 

condiciones de (ADC1) y de (ADC2) en el mismo tiempo y sentido. En otras palabras, si no se alteran 

las condiciones en las que se planteó el problema (que Sócrates quiera comer si y solo si lo hace 

Platón y Platón no quiera comer si lo hace Sócrates), es imposible que satisfagan sus deseos. Buridán 

lo expresa de esta manera: 

Pero en la medida en que se suelen conceder condicionales respecto de 

nuestros actos de prometer, querer, jurar o desear, este caso es posible, pues 

Sócrates quiere verificar la proposición “Si Platón come aquí, entonces yo como 

con él, y si no come, yo tampoco”, o quiere que las cosas sean exactamente 

como significa; y Platón, por el contrario, quiere verificar esto: “Si Sócrates come 

aquí, yo no como, y si él no come, yo como”. Pero yo digo que es imposible que 

ambos cumplan sus deseos. (Buridán, 2001, p. 995) 

La imposibilidad de la que habla Buridán no proviene de voluntades que se oponen, sino de 

condiciones que no pueden satisfacerse. Así, lo primero que tenemos es que no será nunca el 

caso en que Platón y Sócrates satisfagan −a la vez− sus deseos. 

Ahora bien: ¿Quiere Sócrates comer? Esta es una pregunta directamente vinculada con la 

voluntad, pero que, en el caso de la voluntad condicional, depende antes de la satisfacción de 

ciertas condiciones; y, como las condiciones no pueden cumplirse, el deseo tampoco. Como en 

el caso de una promesa (“Si vienes, te daré un caballo”), sería erróneo decir que simplemente 

quiero darte un caballo. Lo apropiado es decir que querré darte un caballo, si y solo si se dan 

ciertas condiciones; en este caso particular, que vengas. 

La voluntad está vinculada a nuestra capacidad de elección y decisión, proporcionando 

motivación para las acciones elegidas o decididas, pero los deseos, lo querido, tiene (en la solución 

de Buridán) cierto marco o condiciones para cumplirse, que no son parte de lo que se quiere, pero 

pueden ser una condición para que la voluntad se active. Cuando el deseo es condicional, es un error 

decir “Sócrates no quiere comer” o “Sócrates quiere comer”; debe decirse “Sócrates quiere 

comer, si se da la condición de que sea en compañía de Platón”. Como dijimos, tenemos 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

23 

enunciados de la forma “X quiere Q, si es el caso que S”. Ahora bien: de que “X quiera Q, si es 

el caso que S”, no se sigue “X quiere Q”. Buridán nos da un ejemplo menos complejo, para dejar 

claro su argumento:37 “Quiero ir a Roma si va Sócrates; por lo tanto, quiero ir a Roma”, nos dice, 

no es una implicación válida (Buridán, 2001, p. 995). El protagonista de este ejemplo −esto quiere 

dejar claro Buridán− no quiere simplemente ir a Roma. Quiere ir bajo la condición que vaya 

Sócrates. Desde un punto de vista lógico, diríamos que, en la solución de Buridán, el verbo que 

expresa la voluntad (“quiero”) no se distribuye. De “Quiero ir a Roma si va Sócrates” no se sigue 

“Quiero ir a Roma” y “Quiero ir con Sócrates”. La razón, es que el antecedente del condicional (Si 

Sócrates va a Roma), no expresa voluntad alguna, sino que expresa una condición para que la voluntad 

proceda. 

La solución de Buridán puede generalizarse a todas las manifestaciones condicionales de la 

voluntad. Su fin es distinguir qué es lo que realmente quería quien afirmaba querer de manera 

condicional y cuáles son las condiciones bajo las cuales lo quiere. Todo esto, lo lleva adelante 

Buridán, sirviéndonos de la logica docens, pero a partir de un problema planteado en términos de 

logica utens por evangelistas como Mateo. La solución de Buridán representa una entre otras 

soluciones conocidas, como veremos a continuación. 

4. Lógica, voluntad y deseos condicionales 

Como dijimos arriba i) es habitual que los insolubles respondan a problemas de la teoría 

lógica (sección 3.1.); ii) es habitual que estos problemas vengan de problemas planteados en 

argumentos del lenguaje natural y que hayan llegado a la teoría lógica en busca de ser aclarados 

o resueltos (sección 1.1.). En el decimoctavo insoluble suceden ambas cosas.  

En lo que respecta a i) el decimoctavo sofisma presenta el problema del querer condicional 

(velleitas o voluntas conditionalis), un problema teológico, nacido en el siglo XII, a partir de Mateo 

26:39 y Filipenses 1:23. ¿Quiere Cristo morir martirizado para salvar la humanidad? Mateo 26:39 

dejó ese problema planteado entre los teólogos cristianos, que, desde el punto de vista lógico, 

intentan soluciones diferentes. Desde la perspectiva propuesta por Buridán: “Quiero morir en la 

cruz, para salvar a la humanidad” tiene la voluntad dirigida a salvar a la humanidad, sin por esto 

querer morir en la cruz. 

 
37 Como ya dijimos, el caso que nos ocupa es más complejo porque en “X quiere Q, si es el caso que S”, S no es un 

hecho, sino la voluntad de Platón. 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

24 

En lo que respecta a ii) el antecedente lógico para tratar este tipo de inferencias proviene de 

Aristóteles (como mostramos en 2.2.1.), que propone que en una inferencia válida el antecedente 

es necesario y el consecuente también Utilizando el vocabulario de la lógica modal (sección 

2.2.1.) lo formalizamos como: 

 (K□) □ (A → B) → (□A → □B) 

Si se reemplaza el operador de necesidad “□”, con el operador “K”, un operador de 

conocimiento, y un subíndice “a” para el agente nos queda: 

(KC) Ka (A → B) → (KaA → KaB) 

Que se lee como: “Si sabes que A entonces B, entonces sabes A, entonces sabes B”, que trata 

de un principio epistémico válido en las lógicas epistémicas actuales, a pesar de algunos 

inconvenientes filosóficos.38 Entre los medievales se dividen las aguas: algunos, como Buridán la 

rechazan; otros, como Rodolfo Strode, la aceptan.39 Strode nos dice en su Regla 13: “Si una 

consecuencia es válida y se sabe que lo es, y el antecedente es conocido, entonces su consecuente 

también es válido”.40 Como nos dice Boh (1993, p. 119) R13, en la versión de los comentaristas 

de Strode, dice: 

(KC´) A → B, (Ka (A→ B), Ka(A)) → Ka(B). 

Que debe leerse como: Si una consecuencia es válida y se sabe que es válida, y sabes el 

antecedente; entonces, sabes el consecuente. Sabemos que “a finales de la Edad Media, el 

conocimiento y la creencia se consideraban ampliamente análogos a la necesidad y la posibilidad” 

(Knuuttila, 2008, p. 560) por lo que la relación de (KC) con la voluntad debe haber resultado 

natural. Sin embargo, la aceptación de esta regla entra en crisis en el contexto de la voluntad; 

cuando reemplazamos el operador de necesidad “□”, por el operador “υ”, un operador lógico 

 
38 Véase, Halpern, J. Vardi, M. Fagin, R. Moses, Y. (1995, cap. 9, en especial 9.1). 

39 Véase Knuuttila, 1993, pp. 176-177. 

40 Citado por Boh (1993, p. 119). Strode prueba la regla de la siguiente manera: “Tertia decima regula demonstratur 

sic, quia sequitur: Antecedens istius consequentie est scitum a te, ergo sicut illud significat principaliter scis esse, etiam 

sicut illud principaliter significat scis illud significare. Et tu scis illud consequens sequi ex isto antecedente, ergo sicut 

hoc consequens principaliter significat scis ipsum significare, quia si non, stat quod tu scias aliquid sequi ex intellecto 

a te quod tu non intelligas illud, quod est impossibile, quia staret te scire istam consequentiam esse bonam: “Tu es 

homo, ergo tu es bau”. Consequens est falsum, quia si non intelligis consequens, nulla potest assignari causa quare 

intelligas consequentiam; ergo non scis istam esse bonam, quod est oppositum prime partis regule.” (Strode, 

Consequentie, a2rB: S 1.2.31, citado en Boh, 1993, p. 147) Nota: el término “bau” en el condicional de la cita, es un 

término sin sentido, que no puede ser inteligido.  

  

  



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

25 

de voluntad, que indica “quiere” “desea”, etc., al que se le agrega un subíndice “a” que representa 

un agente. 

(KV) υa(A →B) → (υa A → υa B) 

Esto se lee como: Si un agente tiene un deseo condicional, entonces si quiere el antecedente, 

también querrá el consecuente. Ya en el siglo XII algunos autores se dieron cuenta de que, aunque 

querer un fin implica efectivamente que también se quiere un medio necesario para ello, una 

regla como (KV) no puede aplicarse sin restricciones a la voluntad eficiente; i.e. no siempre es 

razonable sostener que, si Sócrates quiere que p, y sabe que hay una consecuencia válida de p a 

q, también quiere que q. Los pensadores medievales se interesaron en encontrar casos en los 

que un agente racional no quiere la consecuencia de lo que quiere. Pedro de Poitiers formuló un 

contraejemplo de la siguiente manera: si S se arrepiente de un pecado, S es culpable de un pecado 

y S quiere arrepentirse de un pecado, pero S no quiere ser culpable de un pecado. Esteban 

Langton propuso otro del mismo tipo: si un hombre visita a su padre enfermo, el padre está 

enfermo. Este hombre quiere visitar a su padre enfermo, pero de ahí no se sigue que quiera que 

el padre esté enfermo.41 

Para comienzos del siglo XIV, Burley nos ofrece, en su De puritate artis logicae, tractatus brevior 

un ejemplo muy claro del mismo tipo de inferencia y pone en duda su validez:42 

(39) También hay que saber que, aunque algún antecedente implique un 

consecuente, no obstante, cuando se añade algo al antecedente, el resultado no 

tiene por qué implicar el consecuente junto con esa adición. Esto es claro. 

Porque la inferencia «Estoy atrapado en el barro con cien libras; por lo tanto, 

estoy atrapado en el barro» es buena. Y, sin embargo, no se sigue: “Me gustaría 

estar atrapado en el barro con cien libras; por lo tanto, me gustaría estar 

atrapado en el barro”. Porque quien quiere el antecedente no necesita querer el 

consecuente (Burley, 2000, p. 10).43 

 
41 Véase Knuuttila, 2008, p. 564. 

42 “Circa secundum capitulum queritur utrum Apostolus teneretur velle permanere propter fratres in carne. Probatio 

quod sic, quoniam sciebat se permanensurum in carne, ut dixit, et sciebat hoc esse bonum; ergo sciebat Deum velle 

illud et tenebatur velle quicquid sciebat Deum velle; ergo tenebatur velle hoc. Item, Apostolus tenebatur ad opera 

misericordie et tenebatur esse utilis proxima; sed nullum opus misericordie mai us est, nu lia maior est utilitas proximi 

quam instruere ipsum et convertere ipsum ad fidem; ergo Apostolus tenebatur velle talem utilitatem proximorum; 
ergo Apostalus tenebatur velle permanere in carne propter fratres. Item, quia summe delectabile est esse cum Christo, 

propter hoc desiderabat Apostolus [et] dissolvi; similiter quoniam valde desiderabile est cupido habere centum 

marchas, propter hoc cum hoc desiderat esse in luto”. (Summa Aurea, III, tract. 17, cap. 2, 5). 

43 Burley coloca este ejemplo entre las respuestas a contra ejemplos para las reglas de inferencia adicionales, que a su 

vez dependen de las reglas generales de inferencia. 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

26 

Como podemos ver, el problema general es si debe o no distribuirse el operador “quiero” 

cuando la voluntad está expresada de manera condicional. El problema de un operador no cumple 

con la regla (K□) ha sido redescubierto en el ámbito de la lógica modal contemporánea, por 

ejemplo, para el caso de los operadores deónticos; una muestra de esto es la denominada 

paradoja del buen samaritano.44  

Buridán, como dijimos, rechaza (KC) en el contexto del conocimiento En concordancia con 

esto, y por análogas razones, fue que rechazó la regla (KV); i.e. no interpreta la voluntad 

condicional basado en esta regla, ya que, como vimos, niega que sean enunciados condicionales, 

y la regla (KV) está formada por condicionales.  

La propuesta de Buridán (como vimos en 3.4.) es que los enunciados de voluntad condicional 

se asemejan a las promesas. Una formalización −propuesta por nosotros− de lo dicho por 

Buridán, que, a su vez, concuerda con las intuiciones de algunos teólogos (en el contexto de la 

logica utens) es:  

(υa(A →B) ˄ A) → υa B 

La formalización dice: si un agente tiene un querer condicional y se dan las condiciones para 

ese querer, entonces, recién quiere lo que quería. Para dejar esto claro, vemos que A, cuando 

aparece después de la conjunción, no tiene delante el operador de voluntad, ya que lo que A 

representa no es querido ni no querido; simplemente son las condiciones para que la voluntad 

proceda. Lógicamente la solución posee la ventaja de no postular la caracterización lógica de la 

voluntad utilizando una analogía con (K□), por lo que evita declarar inválido un principio lógico 

tan básico como (K□). Pero, por lo mismo, presenta la desventaja de no poder vincular −al menos 

utilizando la analogía con (K□) − la voluntad con el conocimiento y la acción; este vínculo es 

filosóficamente deseable, habida cuenta de las similitudes que para los medievales guardan entre 

sí estas nociones. 

El núcleo lógico de la propuesta de Buridán se basa en la manera −ciertamente original− en 

cómo interpreta los condicionales que utilizamos para manifestar un deseo condicional. Como 

dijimos, se trata, no de condicionales estrictos, sino de condicionales materiales, sujetos a 

condiciones dadas por el contexto (sección 3.4.). La analogía de los enunciados de voluntad 

condicional con los condicionales de promesa es rica. Los segundos han sido estudiados, casi 

siempre como actos de habla. Qué hacemos cuando prometemos algo tiene un lugar importante 

en la literatura analítica, pero no sucede lo mismo con los enunciados de voluntad condicional, 

seguramente por las razones dadas en 1.4. Este tipo de tratamiento acercaría los enunciados de 

 
44 Véase Garson (2006), especialmente 2.4. 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

27 

voluntad condicional a un tratamiento lógico que tiene como base la pragmática, y probablemente 

de él emerjan preguntas como, “¿Qué compromiso existe entre antecedente y consecuente, 

cuando hablamos de deseos condicionales?”.45 Evidentemente el compromiso es diferente al de 

una promesa, pero falta establecer exactamente en qué sentido (lógico). 

Desde la perspectiva que propone Buridán, en el problema planteado por Mateo 26:39, Jesús 

no quiere ni tampoco no quiere pasar por el calvario; quiere salvar a la humanidad del pecado y 

lo que pide a Dios es que, si lo desea, cambie las condiciones que ha propuesto para que esto se 

cumpla. 

Para terminar, observemos una vez más, que a esta solución se arriba a través de un enfoque 

puramente lógico. La lógica −para los lógicos medievales y contemporáneos− procura dar claridad 

acerca de cómo razonamos cuando razonamos bien; en este caso, cuando razonamos un 

concepto tan importante y complejo como el de voluntad. En este contexto, la propuesta de 

Buridán aparece como original, aguda y promisoria, para nosotros, lógicos del siglo XXI. 

5. Referencias 

Anselmo (1969). Memorials of St Anselm. (W. Southern & O. S. B Schmitt., Eds.). Londres: Oxford 

University Press. 

Aristóteles. (1984). De Interpretatione (trad. de J. L. Ackrill). En J. Barnes (Ed.), The complete works 

of Aristotle: The revised Oxford translation (Vol. I, pp. 72-101). Princeton & Chichester: Princeton 

University Press. 

Aristóteles (1984). Prior Analytics. (trad. de A. J. Jenkinson). En J. Barnes (Ed.), The complete works 

of Aristotle: The Revised Oxford translation (Vol I, pp. 103-261). Princeton & Chichester: Princeton 

University Press. 

Belnap N., Perloff, M. & Xu, M. (2001). Facing the future. Oxford: Oxford University Press. 

Boecio (1968). Theological Tractates. The Consolation of Philosophy, (H. F. Stewart & E. K. Rand, Trads.). 

Londres & Massachusetts: Harvard University Press. 

Boh, I. (1993). Epistemic Logic in the Later Middle Ages. London & Nueva York: Routledge. 

Buridanus, J. (2004). Summulae: De Practica Sophismatum (Sophismata) (F. Pironet, Ed.). Turnhout: 

Brepols. 

Buridán, J. (2001). Summulae de Dialectica. (trad. de G. Klima). New Haven & Londres: Yale 

University Press. 

Buridán, J. (1966). Sophisms on meaning and truth. (T K. Scott, Ed. Trad. & Com.) Nueva York: 

Appleton-Century-Crofts.  

 
45 Este tipo de preguntas aparece en un análisis de los condicionales de promesa desde la óptica de la gramática 

generativa. Véase, por ejemplo, Franke, M. y van Rooij R. (2012). 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

28 

Burley, W. (2000). On the Purity of the Art of Logic (trad. de P. V. Spade). New Haven & Londres: Yale 

University Press. 

Fagin, R., Halpern, J., Moses, Y. & Vardi, M. (1995). Reasoning About Knowledge. Cambridge MA: MIT 

Press. 

Franke, M. & van Rooij R. (2012) “Promises and Threats with Conditionals and Disjunctions”. En 

G. Grewendorf & T. E. Zimmermann (Eds.), Discourse and grammar: From sentence types to Lexical 

categories (pp. 69-88). Berlin: de Gruyter. 

Fitch, F. B. (1963). A Logical Analysis of Some Value Concepts. Journal of Symbolic Logic, 28(2), 

135−142 

Garson, J. (2006). Modal Logic for Philosophers. Cambridge & Nueva York: Cambridge University 

Press. 

Guillermo de Auxerre (1985). Summa aurea. Liber IV (J. Ribaillier, Ed.). Grottaferrata & París: 

Quaracchi. 

Guillermo de Ockham (1974). Ockham´s Theory of Terms Part I of the Summa Logicae (M. Loux, 

Trad. & Intr.). Londres: University of Notre Dame Press. 

Haack, S. (1978) Philosophy of Logics. Cambridge: Cambridge University Press. 

Henry, D. P. (1967). The logic of Saint Anselm. Oxford: Clarendon Press. 

Hintikka, J. (1962). Knowledge and Belief. Ithaca: Cornell University Press. 

Hoffmann, T. (2011). Will, Weakness of. En Lagerlund, H. (Ed.), Encyclopedia of Medieval Philosophy. 

Dordrecht: Springer.  

Hoffmann, Tobias (2020). Free Will and the Rebel Angels in Medieval Philosophy. Nueva York: 

Cambridge University Press. 

Hughes, G. E. (1982). Chapter Eight of Buridán’s Sophismata Translated, with an Introduction and a 

philosophical Commentary. Cambridge: Cambridge University Press. 

Kenny, A. (1963). Action, Emotion and Will. Nueva York: Humanities Press. 

Knuuttila, S. (1993). Modalities in Medieval Philosophy. Londres & Nueva York: Routledge. 

Knuuttila, S. (2008). Medieval Modal Theories and Modal Logic. En D. M. Gabbay & J. Woods (Eds.), 

Handbook of the History of Logic (Vol. 2, Mediaeval and Renaissance Logic, pp. 505-578). Boston: 

Elsevier. 

Mates, B. (1961). Stoic logic. Berkeley: University of California Press. 

Moro Simpson, T. (1975). Formas lógicas realidad y significado. Buenos Aires: EUDEBA. 

Muñoz Delgado, V. (1964). La Lógica Nominalista en la Universidad de Salamanca (1510− 1530). 

Madrid: Revista Estudios. 

Pablo de Venecia (1984). Logica Parva (A. R. Perreiah, Trad., Intr. & Notas). Munich & Viena: 

Philosophia Verlag. 

Pink, T. (2020). Will. En Lagerlund, H. (Ed.), Encyclopedia of Medieval Philosophy (p. 1387-1390). 

Dordrecht: Springer. 

Pironet, F. & Spruyt, J. (2023, Fall Edition). Sophismata. En E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.) The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stanford University. 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/sophismata/. 

Read S. (2024). Buridán on Paradox. En S. Johnston & H. Lagerlund (Eds.), Interpreting Buridán: 

Critical Essays (pp. 37−50). Cambridge: Cambridge University Press. 



MANUEL A. DAHLQUIST 

Una teoría lógica acerca de la voluntad condicional 

Dossier Voluntarismo e Intelectualismo en la edad media y la modernidad temprana 

 

Cuadernos Filosóficos 21 (2024) 

ISSN: 2683-9024    

29 

Russell, B. (1905). On denoting. Mind, 14, 479−93. 

Sanford, D. (1989). If P, then Q: conditionals and the foundations of reasoning. Nueva York: Routledge.  

Segerberg, K., Meyer J., & Kracht, M., (2024). The Logic of Action. En E. N. Zalta & U. Nodelman 

(Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stanford University. 

https://plato.stanford.edu/entries/logic-action/ 

Siger de Brabante (1954). De necessitate et contingentia causarum. En La doctrine de la providence 

dans les écrits de Siger de Brabant: textes et étude, ed. J.J. Duin, Louvain, Éditions de l’Institut 

Supérieur de Philosophie (Philosophes médiévaux, vol. III), pp. 14-44. 

Spade, P. (2002). Thoughts, Words and Things: An Introduction to Late Mediaeval Logic and Semantic 

Theory.  

Spade, P. & Read, S. (2001, Winter Edition). Insolubles. En E. N. Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia 

of Philosophy. Stanford University. 

https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/insolubles/. 

Uckelman, S. (2009). Anselm’s Logic of Agency. History of Philosophy & Logical Analysis, 12(1), 

248−268. 

Vanderveken, D. (2014). “Intentionality and Minimal Rationality in the Logic of Action”. In T. Müller 

(Ed.), Nuel Belnap on Indeterminism and Free Action (Vol. 2, Outstanding Contributions to Logic, 

pp….). Londres & Nueva York: Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-319-01754-9_15 

Walton, D. (1976). St. Anselm and the Logical Syntax of Agency. Franciscan Studies, 36, 298−312.  

Yrjönsuuri, M. (2008). Treatments of the Paradoxes of Self-Reference. In D. M. Gabbay & J. Woods 

(Eds.), Handbook of the History of Logic (Vol. 2, Medieval and Renaissance Logic, pp. 579-608). 

Amsterdam: Elsevier. 

 

 


